## DOMENICA 21a TEMPO ORDINARIO-B - 26 AGOSTO 2018

Gs 24,1-2a.15-17.18b; Sal 34/33,2-3.16-17.18-19.20-21.22-23; Ef 5,21-32; Gv 6,60-69

Con oggi, domenica 21ª del tempo ordinario-B, si conclude la lettura semicontinua del capitolo 6 di Gv, dedicato al discorso sul pane come ricerca della vera personalità di Gesù, che alla fine ritroviamo nell'Eucaristia. Oggi la liturgia propone l'ultimo brano del capitolo (cf Gv 6,60-69), omettendo anacronisticamente gli ultimi due versetti (cf Gv 6,70-71). Questa finale del capitolo può essere definita *drammatica* perché riporta la reazione dei discepoli e *la risposta/domanda/provocazione* di Gesù: «Volete andarvene anche voi?» (Gv 6,67). Di fronte alle difficoltà da parte del suo uditorio, Gesù non annacqua il «Lògos del Pane» e la sua risposta è un'altra domanda che pone di fronte ad una scelta senza cercare di accaparrarsi la comprensione di chi ascolta. Prima la folla, poi i discepoli, quindi i «Dodici», lentamente a cerchi concentrici e quasi concertati, tutti lo abbandonano e Gesù resta solo. Hanno mangiato il pane, ma non hanno compreso che era «il» pane disceso dal cielo. Hanno incontrato Gesù, ma lo hanno scambiato per un mago; vedono i «segni» e vogliono subito integrarli nel loro schema di utilità, cercando di farlo re (cf Gv 6,15).

Gesù non cerca il suo interesse (cf 1Cor 13,5) e non usa gli istinti della folla per il suo tornaconto: egli si staglia nell'orizzonte della giustizia del regno del Padre suo e pone le condizioni: Il pane disceso dal cielo non può essere contrattato, né venduto né comprato: può essere solo accettato o rifiutato. Dopo quattro domeniche di catechesi, con alti e bassi, ora è giunto il tempo della scelta definitiva: *Volete andarvene anche voi?* ... la porta è aperta... Volete restare?... Bene, ma sappiate che le condizioni sono esigenti e non possono cambiare! È sorprendente che la folla, i discepoli e gli apostoli «non capiscano»! Eppure Gesù ricorda loro che erano già stati preparati a questo discorso attraverso la manna nel deserto che i loro padri hanno mangiato per grazia di Dio come anticipo e caparra del «Pane-Persona» inviato negli ultimi tempi a sfamare la fame di Dio dei poveri e dei diseredati.

Gv infatti struttura l'intero capitolo come una rilettura di Es 16 di cui, alla maniera del *midrash* ebraico, ripropone l'attualizzazione e quindi la «nuova» comprensione, secondo la regola esegetica di questo procedimento: la Scrittura (antica) piegata con la Scrittura (nuova). Per troppo tempo i cattolici si sono soffermati a spiegarsi «in che modo» (il come) Gesù Cristo può essere presente nell'Eucaristia, scegliendo con San Tommaso gli strumenti della filosofia aristotelica, codificati infine dal concilio di Trento¹, come tentativi di spiegare «razionalmente» attraverso metodi «logici» la coerenza del processo di fede in opposizione al movimento «protestante» che si rifiutava di utilizzare questi strumenti filosofici, limitandosi ad affermare la fede nell'Eucaristia senza ricorrere alla necessità di «spiegare». Il vangelo non si pone il problema del «come», ma l'interrogativo sulla Persona di Gesù e sulla necessità d'incontrarlo nella vita: chi è Gesù? Il capitolo 6 di Gv, con il «vangelo del Pane», risponde che egli è il «Lògos-Pane»; soltanto intimità e vicinanza lo sanno rivelare: «Volete andarvene anche voi?».

La prima lettura tratta dal libro di Giosuè ci offre il contesto ampio in cui bisogna collocare il «vangelo del Pane» e cioè il contesto dell'alleanza di Sìchem², quando gli Israeliti entrarono nella terra promessa e s'impegnarono a servire «il Signore, perché Egli è il nostro Dio» (Gs 24,18b), cioè il rifiuto di «abbandonare il Signore per servire altri dei» (Gs 24,16). Servire il Signore significa non allontanarsi da lui, come dirà Pietro nella sua risposta a nome del gruppo: «Signore, da chi andremo? Tu hai parole di vita eterna» (Gv 6,68). La figura di Giosuè è una figura letteraria, non storica, e l'alleanza di Sìchem è forse la prima alleanza in assoluto che all'epoca delle riforma deuteronomistica di Giosìa (sec. VII a.C.) viene rielaborata e ricollocata in forma solenne sul Monte Sinai, creando così uno scenario più maestoso e potente. L'alleanza del Sinai dunque è una rielaborazione di quella di Sìchem: qui si avrebbe la prova della storia letta in chiave retrospettiva, secondo cui un fatto

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> SAN TOMMASO D'AQUINO, *Summa theologiae*, III, q. 75, aa. 1-8 [specialmente a. 3], testo bilingue in *La Somma Teologica*, edizione bilingue, Edizioni Studio Domenicano, Bologna 2014,932-951, special, 937-939, cf. Concilio di Trento, Sess. 13a, *Decretum de ss. Eucharistia*, capitolo I: DS 1651; GIUSEPPE ALBERIGO-GIUSEPPE L. DOSSETTI, et alii, *Conciliorum Oecumenicorum Decreta*, Centro Editoriale Dehoniano, Bologna 2013<sup>3</sup>, 693.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Città importante della Palestina centrale o Samarìa, vicina al monte Garìzim. Abramo vi sostò quando entrò per la prima volta in Palestina (Gen 12,6) e Giacobbe vi abitò, comprandovi un campo, dove, al ritorno dall'Egitto fu seppellito il figlio Giuseppe (Gen 33,18-19; Gs 24,32; At 7,16). Gli abitanti di Sìchem furono massacrati da Simeone e Levi, figli di Giacobbe, per vendicare lo stupro della loro sorella Dina da parte del principe chiamato Sìchem, da cui la città prende nome (Gen 34). Dopo l'ingresso nella terra promessa, Sìchem venne a trovarsi nel territorio della tribù di Èfraim, figlio di Giuseppe, figlio di Giacobbe, ma i Leviti che non avevano territorio (perché la loro eredità era il culto a Dio: cf Gs 13,14.33; 14,3-4; 18,7; 21,1-3), mantenevano il diritto di asilo in essa e in altre città come anche l'usufrutto dei pascoli vicini (Gs 20,7; 21,21; 1Cr 6,67; 7,28). A Sìchem, Giosuè fece il suo ultimo discorso agli Israeliti prima di morire (Gs 24,1.25; Gdt 5,16). Abìmelec, figlio del giudice Gedeone, divenne re di Sìchem dopo che fece uccidere i suoi fratelli: lui e la città furono puniti da Dio (Gdc 8,30-9,57). Dopo la scissione del Regno di Salomone, divenne la prima capitale del regno del Nord o Israele (1Re 12,25), ma per poco. Perse sempre più importanza a favore di Samarìa. All'epoca del profeta Geremia (sec. VII a.C.) era ancora abitata (cf Ger 41,5). Altri riferimenti a Sìchem nel contesto del «giudizio di Dio» si trovano in Os 6,9; Sal 60/59, 8; 108/107,8 Sir 50,26). Dopo l'esilio di Babilonia ebbe alterne vicende divenendo la città più importante della Samarìa fino alla sua distruzione ad opera dei Giudei nel 108 a.C. Alcuni la identificano con l'attuale Sìcar.

recente viene collocato nel passato e ingigantito nella forma e nello scenario per dare importanza e lustro al momento «originario», alle proprie radici storiche e teologiche. Più la storia procede in avanti e più i fatti del passato acquistano ampiezza, spessore, significati che sul momento non avevano. È la lettura dell'oggi con una dimensione e una collocazione rapportata agli eventi del passato. È anche il segno evidente che la Parola di Dio subisce un processo di approfondimento di generazione in generazione perché non è mai una «parola morta» o immobile<sup>3</sup>.

San Paolo, nella seconda lettura, fa un passo avanti dicendo che l'alleanza vissuta da Israele come un rapporto sponsale si «incarna» in ogni stadio della vita umana e in ogni esperienza, compresa l'esperienza fondamentale: il rapporto uomo donna, il matrimonio, che come alleanza privata tra due singoli diventa il segno visibile di un patto molto più grande e universale: l'alleanza di Dio con l'umanità intera. Il brano della liturgia odierna è spesso frainteso perché si va immediatamente al «senso coniugale»; si presume sia questo il significato, e lo si attribuisce al testo stesso senza sufficiente analisi: pertanto esso è diventato un brano quasi riservato alla liturgia sponsale. Però pochi lo scelgono per l'apparente contraddizione tra quanto afferma sulla «sottomissione delle mogli» e la sensibilità odierna sulla parità dei sessi. Quando Paolo parla di «mistero grande» (Ef 5,32) non si riferisce al matrimonio come sacramento, ma all'alleanza tra Cristo e la Chiesa stabilita non più a Sìchem o sul monte Sinai, ma sul monte della croce, nel suo sangue, cioè nell'umanità piena di Gesù donata per amore.

Il criterio, infatti, per capire il capitolo 5 della lettera agli Efesini è il v. 21 dove Paolo pone tutti sullo stesso piano: «Nel timore di Cristo, siate sottomessi gli uni agli altri» e attualizzando questa sottomissione radicale in diverse forme di analogia seguendo anche la concezione gerarchica della società familiare del suo tempo. Se da una parte le mogli devono stare sottomesse ai mariti per «significare» la sottomissione della Chiesa a Cristo, è anche vero che ai mariti chiede molto di più, anzi tutto: se essi vogliono «significare» Cristo devono essere disposti a dare la vita per le mogli come Cristo «ha dato se stesso per lei», la Chiesa (Ef 5,25). Queste affermazioni non sono illustrazioni di verità assolute, ma esemplificazioni illustrative di quella complessa realtà che è l'unità ecclesiale, composta da un Capo che è Cristo e da un Corpo che è la Chiesa<sup>4</sup>.

Non ci resta che rinnovare anche noi l'alleanza di Sìchem-Sinai, rinnovata nella santa Eucaristia, il mondo della nostra alleanza, per entrare nel cuore del «mistero grande» che è il patto definitivo ed eterno stabilito da Dio con l'umanità intera nel «Pane vivo disceso dal cielo», conservato anche per noi perché possiamo condividerlo con gli affamati e gli assetati e infine avere la vita eterna che il «vangelo del Pane» porta con sé. Ci disponiamo ad invocare lo Spirito Santo, con le parole del salmista: «**Tendi l'orecchio, Signore, rispondimi: mio Dio, salva il tuo servo che in te confida: / abbi pietà di me, Signore; / tutto il giorno a te io levo il mio grido.**» (Sal 86/85,1-3).

Spirito Santo, tu convocasti a Sìchem davanti al Signore tutte le tribù d'Israele. Spirito Santo, tu ispirasti Giosuè a scegliere di servire sempre il Dio dell'esodo. Spirito Santo, tu suggeristi ad Israele, l'impegno di non abbandonare il Signore. Spirito Santo, tu ci sveli la ragione dell'alleanza: perché Egli è il nostro Dio. Spirito Santo, tu ci educhi a sottomerci gli uni gli altri nel timore di Cristo. Spirito Santo, tu ci insegni ad amarci nella gratuità del dono della vita. Spirito Santo, tu ci manifesti che il mistero di Cristo è il vangelo dell'amore. Spirito Santo, tu prepari il nostro cuore a comprendere le parole del Signore. Spirito Santo, tu ci educhi a non mormorare mai se non capiamo la Parola. Spirito Santo, tu ci rendi fermi nel desiderio di stare sempre col Signore Gesù. Spirito Santo, tu domandi con noi e con Pietro: «Signore, da chi andremo? Spirito Santo, tu professi con noi e con Pietro: «Tu hai parole di vita eterna».

Veni, Sancte Spiritus! Veni, Sancte Spiritus!

«Nessuno può venire a me, se non gli è concesso dal Padre mio» (Gv 6,65). Noi partecipiamo all'Eucaristia per prendere coscienza di questa realtà: non siamo noi che veniamo a questo altare, ma è il Padre che chiama e ci conduce al Figlio per partecipare alla sua vita, vissuta nello Spirito. Consapevoli che la fede è una vocazione a cui rispondiamo per grazia dello Spirito Santo, disponiamoci ad ascoltare l'ultima parte del «vangelo del pane» che ci pone di fronte alla scelta decisiva della nostra vita: andare o restare con il Signore Gesù, anche quando le folle, i discepoli e qualcuno degli apostoli se ne vanno per la durezza delle sue parole. Coscienti che il mondo intero ha fame di questo nutrimento di conoscenza e di vita, assumiamo sul nostro cuore l'umanità intera

| (Ebraico) <sup>5</sup> | Beshèm   | ha'av     | vehaBèn      | veRuàch haKodèsh.    | 'Elohìm Echàd. | Amon  |
|------------------------|----------|-----------|--------------|----------------------|----------------|-------|
| (Italiano)             | Nel Nome | del Padre | e del Figlio | e del Santo Spirito. | Dio unico.     | Amen. |

Oppure

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Cf Appendice 1: *Alcune notizie su Gs* 24.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Cf Appendice 2: *Alcune notizie su Ef 5,21-32*.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> La traslitterazione in italiano non è scientifica, ma pratica: come si pronuncia.

(Greco)<sup>6</sup> **Èis to ònoma toû Patròs kài Hiuiû kài toû Hagìu Pnèumatos Ho mònos theòs** (Italiano) Nel Nome del Padre e del Figlio e del Santo Spirito L'unico Dio.

In questa domenica impegnativa non possiamo esimerci dal sostare davanti alla nostra coscienza e davanti a Dio. È necessario verificare se apparteniamo al regime della religione oppure al popolo della fede: a coloro «tra voi che non credono» (Gv 6,64) oppure a coloro che hanno conosciuto che «tu sei il Santo di Dio» (Gv 6,69). Ancora una volta con parole diverse Gv ci offre la scelta tra due mondi: quello della luce e quello delle tenebre. Forse non è neppure necessario esaminare la nostra coscienza per chiedere perdono, è sufficiente che ci lasciamo guidare dallo Spirito Santo perché egli sa dove ci conduce.

[Congruo esame di coscienza]

Signore, alimenta in noi il dubbio per poterci abbandonare sempre a te.

Cristo, tu hai parole di vita eterna: perdona l'eccesso delle nostre vuote parole.

Signore, la nostra fede è insufficiente, sii tu sostegno, roccia e scudo.

Cristo, tu sei la Parola che si fa Pane, liberaci da noi stessi e insegnaci a servire.

Kyrie, elèison.

Kyrie, elèison.

Kyrie, elèison.

Pnèuma, elèison.

Dio onnipotente, che nell'alleanza nella vita del Figlio ci ha dato la forza di restare con lui per essere nutriti dalla Parola e dal Pane, abbia misericordia di noi, perdoni i nostri peccati e ci conduca alla vita eterna, per i meriti di Gesù Cristo nostro Signore, Pane di vita che ci nutre nei secoli dei secoli. **Amen**.

GLORIA A DIO NELL'ALTO DEI CIELI e sulla terra pace agli uomini, che egli ama. Noi ti lodiamo, ti benediciamo, ti adoriamo, ti glorifichiamo, ti rendiamo grazie per la tua gloria immensa, Signore Dio, Re del cielo, Dio Padre onnipotente. [Breve pausa 1-2-3]

Signore, Figlio Unigenito, Gesù Cristo, Signore Dio, Agnello di Dio, Figlio del Padre: tu che togli i peccati del mondo, abbi pietà di noi; tu che togli i peccati del mondo, accogli la nostra supplica; tu che siedi alla destra del Padre, abbi pietà di noi. [Breve pausa 1-2-3]

Perché tu solo il Santo, tu solo il Signore, tu solo l'Altissimo: [Breve pausa 1-2-3]

Gesù Cristo con lo Spirito Santo, nella gloria di Dio Padre. Amen.

Preghiamo (colletta). O Dio nostra salvezza, che in Cristo tua parola eterna ci dai la rivelazione piena del tuo amore, guida con la luce dello Spirito questa santa assemblea del tuo popolo, perché nessuna parola umana ci allontani da te unica fonte di verità e di vita. Per il nostro Signore Gesù Cristo, tuo Figlio che è Dio e vive e regna con te nell'unità dello Spirito Santo per tutti i secoli dei secoli. Amen.

# MENSA DELLA PAROLA

**Prima lettura** Gs 24,1-2a.15-17.18b. Il capitolo 24 di Giosuè è un'appendice all'intero libro, probabilmente databile intorno al sec. IV a.C. e quindi circa due secoli dopo il libro. Forse come sfondo c'è una tradizione che parlava di un'alleanza a Sìchem, anteriore a quella descritta nella prima parte del libro di Giosuè (8,3-35) e nel Deuteronomio (27,1-26): essa riportava lo schema dell'alleanza tra il re vincitore e i popoli vinti<sup>7</sup>. Il racconto dell'alleanza di Sìchem, riportata nella lettura odierna, serve da modello per l'alleanza più famosa: quella del Sinai (cf Es 19;24). I due contraenti stanno di fronte per stipulare il contratto di amicizia e stabilire le regole: bisogna scegliere o gli idoli anonimi o Yhwh, il Dio dei volti: di Abramo, di Isacco e di Giacobbe e della Promessa. Nel momento in cui le tribù scelgono, diventano il popolo «eletto» per adorare l'unico Signore. Partecipiamo all'Eucaristia perché siamo stati convocati, scegliendo di lasciarci scegliere.

## **Dal libro di Giosuè** Gs 24,1-2a.15-17.18b

In quei giorni, ¹Giosuè radunò tutte le tribù d'Israele a Sìchem e convocò gli anziani d'Israele, i capi, i giudici e gli scribi, ed essi si presentarono davanti a Dio. ²aGiosuè disse a tutto il popolo: ¹⁵«Se sembra male ai vostri occhi servire il Signore, sceglietevi oggi chi servire: se gli dèi che i vostri padri hanno servito oltre il Fiume oppure gli dèi degli Amorrèi, nel cui territorio abitate. Quanto a me e alla mia casa, serviremo il Signore». ¹⁶Il popolo rispose: «Lontano da noi abbandonare il Signore per servire altri dèi! ¹⁷Poiché è il Signore, nostro Dio, che ha fatto salire noi e i padri nostri dalla terra d'Egitto, dalla condizione servile; egli ha compiuto quei grandi segni dinanzi ai nostri occhi e ci ha custodito per tutto il cammino che abbiamo percorso e in mezzo a tutti i popoli fra i quali siamo passati. ¹⁵Perciò anche noi serviremo il Signore, perché egli è il nostro Dio».

Parola di Dio. Rendiamo grazie a Dio.

**Salmo responsoriale** 34/33, 2-3; 16-17; 18-19; 20-21; 22-23. *Salmo alfabetico, ringrazia Dio per uno scampato perico-lo (vv.2-11) a cui segue un poemetto di natura didattica sul «timore di Dio» (vv. 12-23) in cui si mette in evidenza la predile-*

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Vedi sopra la nota 5.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Lo schema è il seguente: un preambolo in cui si due contraenti si presentano (v. 1) cui segue un discorso storico che illustra tutti i rapporti precedenti tra i due contraenti (vv. 2-15); elenco delle clausole del patto con il dettaglio delle maledizioni e dei castighi contro gli inadempienti (vv. 16-18); riferimento al rito di alleanza e redazione di un documento, di norma stele (vv. 25-28).

zione di Dio per i poveri. La tradizione giudaica lo attribuisce a Davide quando si finse pazzo per non essere riconosciuto dall'inviato di Saul, Abìmelech che lo cercava per ucciderlo. Anche nel pericolo, Dio è presente. La parte mancante oggi è stata proclamata domenica scorsa.

# Rit. Gustate e vedete com'è buono il Signore

- **1.** <sup>2</sup>Benedirò il Signore in ogni tempo, sulla mia bocca sempre la sua lode.
- **2.** <sup>16</sup>Gli occhi del Signore sui giusti, i suoi orecchi al loro grido di aiuto. <sup>17</sup>Il volto del Signore contro i malfattori, per eliminarne dalla terra il ricordo. **Rit.**
- **3.** <sup>18</sup>Gridano e il Signore li ascolta, li libera da tutte le loro angosce.
- <sup>19</sup>Il Signore è vicino a chi ha il cuore spezzato, egli salva gli spiriti affranti. **Rit.**

<sup>3</sup>Io mi glorio nel Signore: i poveri ascoltino e si rallegrino. **Rit.** 

**4.** <sup>20</sup>Molti sono i mali del giusto, ma da tutti lo libera il Signore. <sup>21</sup>Custodisce tutte le sue ossa:

neppure uno sarà spezzato. **Rit.** 

**5.** <sup>22</sup>Il male fa morire il malvagio e chi odia il giusto sarà condannato.

<sup>23</sup>Il Signore riscatta la vita dei suoi servi; non sarà condannato chi in lui si rifugia. **Rit.** 

# Rit. Gustate e vedete com'è buono il Signore

**Seconda lettura** Ef 5,21-32. Ogni aspetto della vita è intriso del «mistero pasquale», anche la vita coniugale e i rapporti all'interno della famiglia. Paolo, da buon fariseo, legge ruoli e funzioni alla luce della tradizione sociale e religiosa giudaica, ma vi apporta un criterio nuovo di discernimento: la sottomissione di ciascuno agli altri «nel timore di Cristo» (v. 21) per essere nel mondo testimoni/sacramento dell'amore di Cristo-Sposo per la Chiesa – sua sposa. Il brano di oggi è tratto dalla parte dottrinale della lettera, dove Paolo descrive la novità della vita in Cristo. Dopo aver parlato della vita morale (4,17; 5,20) ora passa ad illustrarla in alcune categorie esistenziali: la vita coniugale (5,21-33), che occupa il brano di oggi, la famiglia (6,1-4), e infine la vita sociale (6,5-9). La «misura» della realtà nella nuova alleanza è l'amore di Cristo (v. 25) e la reciproca sottomissione nella prospettiva della risurrezione (v. 21). Al di fuori di questo contesto cristologico, il testo rischia di essere travisato come espressione di una mentalità maschilista.

# Dalla lettera di san Paolo apostolo agli Efesini Ef 5,21-32

Fratelli e Sorelle, <sup>21</sup>nel timore di Cristo, siate sottomessi gli uni agli altri: <sup>22</sup>le mogli lo siano ai loro mariti, come al Signore; <sup>23</sup>il marito infatti è capo della moglie, così come Cristo è capo della Chiesa, lui che è salvatore del corpo. <sup>24</sup>E come la Chiesa è sottomessa a Cristo, così anche le mogli lo siano ai loro mariti in tutto. <sup>25</sup>E voi, mariti, amate le vostre mogli, come anche Cristo ha amato la Chiesa e ha dato se stesso per lei, <sup>26</sup>per renderla santa, purificandola con il lavacro dell'acqua mediante la parola, <sup>27</sup>e per presentare a se stesso la Chiesa tutta gloriosa, senza macchia né ruga o alcunché di simile, ma santa e immacolata. <sup>28</sup>Così anche i mariti hanno il dovere di amare le mogli come il proprio corpo: chi ama la propria moglie, ama se stesso. <sup>29</sup>Nessuno infatti ha mai odiato la propria carne, anzi la nutre e la cura, come anche Cristo fa con la Chiesa, <sup>30</sup>poiché siamo membra del suo corpo. <sup>31</sup>Per questo l'uomo lascerà il padre e la madre e si unirà a sua moglie e i due diventeranno una sola carne. <sup>32</sup>Questo mistero è grande: io lo dico in riferimento a Cristo e alla Chiesa!

Parola di Dio. Rendiamo grazie a Dio.

**Vangelo** Gv 6,60-69. L'atteggiamento incredulo nei confronti di Gesù dilaga: mormorano i Giudei e questo è comprensibile; ora anche i discepoli diventano Giudei mormoranti e il loro mormorio si trasforma in scandalo. Le persone più intime, spesso possono essere le più lontane. Non basta essere vicini fisicamente, non basta frequentare l'Eucaristia per essere e per comprenderne il mistero di fede, perché «uno di voi è un diavolo» (v. 70). Gesù non fa sconti e non annacqua le sue parole, nemmeno di fronte al rischio di restare solo. Il suo **discorso/lògos** resta lo spartiacque tra la fede e la non-fede. Non si può stare con lui in qualsiasi modo, ma solo accettando la prospettiva del pane disceso dal cielo, il pane che dà la vita e svela l'opera del padre: credere in Gesù, il suo Inviato. Della folla osannante del giorno del miracolo (5.000 uomini, senza contare le donne e i bambini) sono rimasti solo in 12 e anche questi dubbiosi! Un bel successo, non c'è che dire!

## Canto al Vangelo

Alleluia. Le tue parole, Signore, sono spirito e vita; / tu hai parole di vita eterna. Alleluia. (cf Gv 6,63c.68c)

# Dal Vangelo secondo Giovanni Gv 6,60-69

[59Gesù disse queste cose, insegnando nella sinagoga a Cafàrnao.] In quel tempo, 60molti dei discepoli di Gesù, dopo aver ascoltato, dissero: «Questa parola è dura! Chi può ascoltarla?». 61Gesù, sapendo dentro di sé che i suoi discepoli mormoravano riguardo a questo, disse loro: «Questo vi scandalizza? 62E se vedeste *il Figlio dell'uomo* salire là dov'era prima? 63È lo Spirito che dà la vita, la carne non giova a nulla; le parole che io vi ho detto sono spirito e sono vita. 64Ma tra voi vi sono alcuni che non credono». Gesù infatti sapeva fin da principio chi erano quelli che non credevano e chi era colui che lo avrebbe tradito. 65E diceva: «Per questo vi ho detto che nessuno può venire a me, se non gli è concesso dal Padre». 66Da quel momento molti dei suoi discepoli tornarono indietro e non andavano più con lui. 67Disse allora Gesù ai Dodici: «Volete andarvene anche voi?». 68Gli rispose Simon Pietro: «Signore, da chi andremo? Tu hai parole di vita eterna 69e noi abbiamo creduto e conosciuto che tu sei *il* 

Santo di Dio». [<sup>70</sup>Rispose Gesù: «Non sono forse io che ho scelto voi, i Dodici? Eppure uno di voi è un diavolo!». <sup>71</sup>Parlava di Giuda, figlio di Simone Iscariota: costui infatti stava per tradirlo, ed era uno dei Dodici.]

Parola del Signore. Lode a te, o Cristo.

## Spunti di omelia

Il brano del vangelo di oggi è la conclusione del capitolo 6 di Gv e si compone di due parti:

- a) Gv 6, 60-66: reazione dei discepoli al discorso «eucaristico»;
- b) Gv 6, 67-71: reazione dei *Dodici* al discorso eucaristico.

Le due parti sono costruite secondo l'andamento circolare che ormai conosciamo bene. Gv si dimostra sempre interessato nel descrivere dettagliatamente le reazioni delle diverse categorie di persone di fronte a Gesù<sup>8</sup>.

# Prima parte (Gv 6, 60-66): la reazione dei Discepoli

[59Gesù disse queste cose, insegnando nella sinagoga a Cafàrnao.]

| A  | A 60 Molti dei suoi discepoli, dopo aver ascoltato, dissero: «Questa parola è dura! Chi può ascoltarla?».           |                  |                                                                                                                       |  |  |  |
|----|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|
|    | <sup>61</sup> Gesù, sapendo dentro di sé che i suoi discepoli mormoravano riguardo a questo, disse loro: «Questo vi |                  |                                                                                                                       |  |  |  |
|    | В                                                                                                                   | dalizz           | a? 62E se vedeste il Figlio dell'uomo salire là dov'era prima?                                                        |  |  |  |
|    |                                                                                                                     | C                | <sup>63a</sup> È lo Spirito che dà la vita, la carne non giova a nulla;                                               |  |  |  |
|    |                                                                                                                     | C'               | <sup>63b</sup> le parole che io vi ho detto sono spirito e sono vita.                                                 |  |  |  |
|    |                                                                                                                     | <sup>64</sup> Ma | tra voi vi sono alcuni che non credono». Gesù infatti sapeva fin da principio chi erano quelli che non                |  |  |  |
|    | B'                                                                                                                  | crede            | vano e chi era colui che lo avrebbe tradito. <sup>65</sup> E diceva: «Per questo vi ho detto che nessuno può venire a |  |  |  |
|    |                                                                                                                     | me, se           | e non gli è concesso dal Padre».                                                                                      |  |  |  |
| A' | A' 66Da quel momento <b>molti dei suoi discepoli</b> tornarono indietro e non andavano più con lui.                 |                  |                                                                                                                       |  |  |  |

In questa conclusione dell'intero capitolo sesto del vangelo di Gv, il v. 59 non è riportato dalla liturgia odierna [noi lo riportiamo tra parentesi quadra], nonostante la sua importanza nell'economia giovannea relativa al riferimento geografico di **Cafàrnao**<sup>9</sup>, la città dove si svolgeva normalmente l'attività di Gesù quando stava in Galilea. Noi ormai sappiamo che in Gv nulla è casuale e quando incontriamo un particolare che apparentemente è banale o ci sembra tale, bisogna fermarsi e chiedere al testo che cosa vuole dirci di più profondo. La città di Cafàrnao in Gv 6 ricorre tre volte, costituendo così quasi una inclusione tra la parte narrativa del miracolo della moltiplicazione dei pani (Gv 6,17 e 24) e la conclusione del discorso teologico sul pane eucaristico (Gv 6, 59, omesso dalla liturgia). Di seguito i tre versetti:

| V.   | Testo                                                                                                               | Osservazione                                                                                                       |
|------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 6,17 | «Salirono in barca e si avviarono verso l'altra riva                                                                | I discepoli dopo il miracolo attraversano il mare                                                                  |
|      | del mare in direzione di Cafàrnao. Era ormai buio                                                                   | verso Cafàrnao,                                                                                                    |
|      | e Gesù non li aveva ancora raggiunti».                                                                              | Assenza di Gesù.                                                                                                   |
| 6,24 | «Quando dunque la folla vide che Gesù non era più                                                                   | La folla va verso Cafàrnao,                                                                                        |
|      | là e nemmeno i suoi discepoli, salì sulle barche e si<br>diresse alla volta di Cafàrnao alla ricerca di Ge-<br>sù». | La folla va alla ricerca di Gesù.                                                                                  |
| 6,59 | «Gesù disse queste cose, insegnando nella sinagoga a Cafàrnao».                                                     | Gesù <i>nella sinagoga</i> di Cafàrnao se ne sta<br><b>Gesù presente in sinagoga ad «insegnare»</b> il <b>Pane</b> |

Le tre scene sono molto movimentate: nessuno sta fermo e tutti si muovono in ogni direzione: i discepoli pieni di euforia attraversano il mare, ma senza Gesù e restano soli; la folla è sola, ma cerca Gesù e lo insegue per i suoi scopi, mentre Gesù se ne sta seduto nella sinagoga ad insegnare come trovarlo, dove trovarlo e incontrarlo. Tutto si muove attorno a lui e lui non appartiene a questo movimento «interessato». Gli apostoli inseguono il successo, la folla il suo interesse, Gesù persiste nello «spiegare» la discriminante del *pane del cielo*. Essi cercano Gesù partendo da se stessi, non dalle parole che hanno udito, e infatti non lo trovano dove lo cercano: egli è già «altrove». Non basta cercare, bisogna sapere «dove» cercare. Gesù non è più nel deserto, ma ora sta nell'abitato, in una città, nel luogo di raduno dell'umanità, dove tutto sembra solido e stabile: le case, gli eventi, le relazioni. Cafàrnao è il simbolo visibile del successo umano, è la città cosmopolita, la città che accoglie, ripara e nello stesso tempo apre alle relazioni: Cafàrnao è la città che esprime la pienezza della umanità dentro la quale Gesù stesso si trova bene, perché è la «sua» città.

L'evangelista con una semplice nota redazionale, ci pone di fronte a Gesù che *insegna* dentro la sinagoga che al suo tempo era casa di studio e di preghiera della Parola. La folla lo cerca per il pane che ha mangiato e Ge-

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Cf **Nicodemo**, un **dottore** della Legge (Gv 3, 1-21); la **Samaritana**, una **donna** (Gv 4,1-25); il **funzionario** imperiale, un **pagano** (Gv 4,43-53); la **folla**, ondivaga (Gv 6,22-34); i **Giudei** che in Gv rappresentano il *tipo* dei **nemici** di Gesù (Gv 6,41-52); i **discepoli** (Gv 6,59-66); i **Dodici** (Gv 6 67-69).

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> La città è citata in tutto 6x; cf altre due citazioni in Gv 2,12 in riferimento a Cana, dove «manifestò la sua gloria» e in Gv 4,46 nell'incontro col funzionario regio, a cui guarisce il figlio in fin di vita (Gv 4, 46-54).

sù si lascia trovare mentre insegna: *L'uomo non vive soltanto di pane, ma di quanto esce dalla bocca del Signore* (cf Dt 8,3; Lc 4,4). La sicurezza che può offrire la città con le sue strutture solide è solo apparenza se non poggia sulle fondamenta stabili della Parola di Dio. Lo aveva già preannunciato il salmista che la città e la casa se non sono costruite dal Signore diventano vacuità e vuoto (cf Sal 127/126,1) e Gesù stesso pone la sua parola come roccia sulla cui stabilità è costruita la casa (cf Mt 7,24-25). Lo stesso vale per una famiglia, per un monastero, per una comunità, per una relazione.

Gesù è Maestro e catechista e, nello stesso tempo, il contenuto del suo insegnamento. Egli è consapevole che credere al suo vangelo significhi incontrarsi con lui con conseguenze irreversibili. Egli sa di essere esigente e non si rassegna a facili saldi: «Voi mi chiamate il Maestro e il Signore, e dite bene, perché lo sono» (Gv 13,13). Come Maestro, di fronte al disorientamento della folla e dei discepoli, non solo non abbassa la guardia, ma addirittura alza la posta. Egli rimanda alla profezia di Daniele sul «Figlio dell'uomo», cioè invita a salire ancora più in alto per comprendere un discorso più difficile: «Gesù, **sapendo dentro di sé che i suoi discepoli mormoravano riguardo a questo**, disse loro: "Questo vi scandalizza? E se vedeste il Figlio dell'uomo salire là dov'era prima?"» (Gv 6,61-62). In altre parole: se non capite il discorso facile-facile dell'Eucaristia, come potete comprendere la visione del *Figlio dell'Uomo*, prevista dai profeti (cf Dn 7 e 9)?<sup>10</sup>.

Gv non dà informazioni a caso, per cui l'indicazione del v. 59: *Gesù disse queste cose, insegnando nella sinagoga a Cafàrnao* devono avere un senso preciso. Noi riteniamo che Gv voglia dire che Gesù stia applicando una lettura midràshica di Es 16; se mettiamo, infatti, a confronto i riferimenti, le allusioni e i richiami di Gv 6 a Es 16 ne viene un quadro puntuale come il riflesso di uno specchio sinottico:

Confronto tra Gv 6 ed Es 16, da cui emerge la stretta connessione midràshica voluta dall'autore:

| Gv 6                                                                                  | Es 16                                                                                       |
|---------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|
| <sup>41</sup> Allora i Giudei si misero a mormorare contro di lui                     | <sup>2</sup> Nel deserto tutta la comunità degli Israeliti <b>mormorò contro Mosè e</b>     |
| perché aveva detto: «Io sono il pane disceso dal cielo».                              | contro Aronne <sup>6</sup> Mosè e Aronne dissero a tutti gli Israeliti: «Questa             |
| <sup>42</sup> E dicevano: «Costui non è forse Gesù, il figlio di Giu-                 | sera saprete che il Signore vi ha fatto uscire dalla terra d'Egitto <sup>7</sup> e do-      |
| seppe? Di lui non conosciamo il padre e la madre? Come                                | mani mattina vedrete la gloria del Signore, poiché egli ha inteso le vo-                    |
| dunque può dire: "Sono disceso dal cielo"?».                                          | stre mormorazioni contro di lui.                                                            |
| <sup>43</sup> Gesù rispose loro: « <b>Non mormorate</b> tra voi». <sup>61</sup> Gesù, | <sup>7b</sup> «Noi infatti che cosa siamo, <b>perché mormoriate contro di noi?</b> ».       |
| sapendo dentro di sé che i suoi discepoli mormoravano                                 | <sup>8</sup> Mosè disse: «Quando il Signore vi darà alla sera la carne da mangiare e        |
| riguardo a questo, disse loro: «Questo vi scandalizza?».                              | alla mattina il pane a sazietà, sarà perché il Signore ha inteso le mor-                    |
|                                                                                       | morazioni con le quali mormorate contro di lui. Noi infatti che cosa                        |
|                                                                                       | siamo? Non contro di noi vanno le vostre mormorazioni, ma contro il                         |
|                                                                                       | Signore». <sup>9</sup> Mosè disse ad Aronne: «Da' questo comando a tutta la co-             |
|                                                                                       | munità degli Israeliti: "Avvicinatevi alla presenza del Signore, perché                     |
|                                                                                       | egli ha inteso le vostre mormorazioni!"». <sup>10</sup> Ora, mentre Aronne parla-           |
|                                                                                       | va a tutta la comunità degli Israeliti, essi si voltarono verso il deserto: ed              |
|                                                                                       | ecco, la gloria del Signore si manifestò attraverso la nube. <sup>11</sup> Il Signore       |
|                                                                                       | disse a Mosè: <sup>12</sup> « <b>Ho inteso la mormorazione degli Israeliti</b> ».           |
| <sup>10</sup> Rispose Gesù: «Fateli sedere». <b>C'era molta erba in</b>               | <sup>3</sup> Gli Israeliti dissero loro: «Fossimo morti per mano del Signore nella          |
| quel luogo. Si misero dunque a sedere ed erano circa                                  | terra d'Egitto, quando eravamo seduti presso la pentola della carne,                        |
| cinquemila uomini. <sup>11</sup> Allora Gesù prese i pani e, dopo                     | mangiando pane a sazietà! Invece ci avete fatto uscire in questo deserto                    |
| aver reso grazie, li diede a quelli che erano seduti, e lo                            | per far morire di fame tutta questa moltitudine» (apokteînai pâsan                          |
| stesso fece dei pesci, quanto ne volevano.                                            | synagōgên tàutēn en limôi).                                                                 |
| <sup>31</sup> «I nostri padri hanno mangiato la manna nel deserto,                    | <sup>4</sup> Allora il Signore disse a Mosè: «Ecco, io <b>sto per far piovere pane dal</b>  |
| come sta scritto: Diede loro da mangiare un pane dal cie-                             | cielo per voi: il popolo uscirà a raccoglierne ogni giorno la razione di un                 |
| lo». <sup>32</sup> Rispose loro Gesù: «In verità, in verità io vi dico:               | giorno, perché io lo metta alla prova, per vedere se cammina o no se-                       |
| non è Mosè che vi ha dato (dèdōken) il pane dal cielo,                                | condo la mia legge».                                                                        |
| ma è il Padre mio che vi dà (dìdōsin) il pane dal cielo,                              |                                                                                             |
| quello vero. <sup>33</sup> Infatti il pane di Dio è colui che discende                |                                                                                             |
| dal cielo <b>e dà</b> (didoûs) la vita al mondo».                                     |                                                                                             |
| <sup>48</sup> «Io-Sono il pane della vita. <sup>49</sup> I vostri padri hanno man-    | <sup>12</sup> Parla loro così: «Al tramonto mangerete carne e alla mattina <b>vi sazie-</b> |
| giato la manna nel deserto e sono morti; <sup>50</sup> questo è il pane               | <b>rete di pane</b> ; saprete che Io-Sono il Signore, vostro Dio». <sup>13</sup> La sera le |
| che discende dal cielo, perché chi ne mangia non muoia.                               | quaglie salirono e coprirono l'accampamento; al mattino c'era uno strato                    |
| <sup>51</sup> <b>Io-Sono il pane vivo, disceso dal cielo</b> . Se uno mangia          | di rugiada intorno all'accampamento. <sup>14</sup> Quando lo strato di rugiada sva-         |
| di questo pane vivrà in eterno e il pane che io darò è la                             | nì, ecco, sulla superficie del deserto c'era una cosa fine e granulosa, mi-                 |
| mia carne per la vita del mondo». <sup>58</sup> «Questo è il pane di-                 | nuta come è la brina sulla terra. <sup>15</sup> Gli Israeliti la videro e si dissero l'un   |
| sceso dal cielo; non è come quello che mangiarono i                                   | l'altro: «Che cos'è?», perché non sapevano che cosa fosse. Mosè disse                       |
| padri e morirono. Chi mangia questo pane vivrà in eter-                               | loro: «È il pane che il Signore vi ha dato (ebr. natàn; gr. èdōken) in ci-                  |
| no».                                                                                  | bo».                                                                                        |

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> In Gv 6 il titolo *Figlio dell'uomo* applicato a Gesù ricorre tre volte (vv. 27. 53. 62), nel resto del vangelo altre 9x (1,51; 3,13.4; 8,28; 9,35; 12,23. 34 [2x]; 13,31), mai nelle lettere e nell'Ap. Questa figura misteriosa, che Gesù applica a sé, indica la natura del Messia, la cui origine è da Dio, ma contemporaneamente appartiene al versante umano. In parole indica l'umanità e la divinità, la duplice appartenenza dell'Agnello di Dio che viene a salvare il mondo, ma non è ancora la coscienza del «Figlio di Dio» uguale al Padre.

| <sup>12</sup> E quando furono saziati, disse ai suoi discepoli: «Rac- |
|-----------------------------------------------------------------------|
| cogliete i pezzi avanzati, perché nulla vada perduto».                |
| <sup>13</sup> Li raccolsero e riempirono dodici canestri con i pezzi  |
| dei cinque pani d'orzo, avanzati a coloro che avevano                 |
| mangiato.                                                             |

<sup>5</sup>«Ma il sesto giorno, quando prepareranno quello che dovranno portare a casa, **sarà il doppio** di ciò che avranno raccolto ogni altro giorno».

La tradizione ebraica aveva meditato su questo brano di Es 16, almeno due volte:

- a) con la preghiera storica del Sal 78/77:
  - <sup>23</sup> Diede ordine alle nubi dall'alto / e aprì le porte del cielo;
  - <sup>24</sup> fece piovere su di loro la manna per cibo / e diede loro pane del cielo:
  - <sup>25</sup> l'uomo mangiò il pane dei forti; / diede loro cibo in abbondanza.
  - <sup>26</sup> Scatenò nel cielo il vento orientale, / con la sua forza fece soffiare il vento australe;
  - <sup>27</sup> su di loro fece piovere carne come polvere / e uccelli come sabbia del mare,
  - <sup>28</sup> li fece cadere in mezzo ai loro accampamenti, / tutt'intorno alle loro tende.
  - <sup>29</sup> Mangiarono fino a saziarsi / ed egli appagò il loro desiderio.
- b) e nella confessione pubblica di Ne 9 che ricorda tutti gli interventi di Yhwh e i tradimenti di Israele:
  - «<sup>15</sup>Hai dato loro pane del cielo per la loro fame e hai fatto scaturire acqua dalla rupe per la loro sete, e hai detto loro di andare a prendere in possesso la terra che avevi giurato di dare loro» (Ne 9,15).

I discepoli, forse accecati dal successo, si lasciano coinvolgere dal dinamismo della folla e assumono anche i comportamenti dei Giudei, gli oppositori *tipici* di Gesù perché chiusi di fronte a qualsiasi prova e prigionieri della loro «mormorazione» che è assoluta perché recidiva:

<sup>41</sup>Allora i Giudei *si misero a mormorare contro di lui* perché aveva detto: «Io sono il pane disceso dal cielo». <sup>42</sup>E dicevano: «Costui non è forse Gesù, il figlio di Giuseppe? Di lui non conosciamo il padre e la madre? Come dunque può dire: "Sono disceso dal cielo"?». <sup>43</sup>Gesù rispose loro: «*Non mormorate* tra voi» (Gv 6, 41-43).

Ora anche i discepoli «mormorano» perché si fermano alle apparenze del pane, ma non vanno oltre e non giungono all'ascolto della sua Parola:

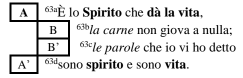
<sup>60</sup>Molti dei discepoli di Gesù, dopo aver ascoltato, dissero: «Questa parola è dura! Chi può ascoltarla?». <sup>61</sup>Gesù, sapendo dentro di sé che i suoi discepoli mormoravano riguardo a questo, disse loro: «Questo vi scandalizza?» (Gv 6,60-61).

La colpa dei discepoli è più grande di quella dei Giudei, perché essi non solo mormorano, ma si scandalizzano anche e forse temono per la propria vita perché considerano Gesù un esaltato, un uomo pericoloso: per loro il *lògos/discorso* sul pane è troppo forte e mette in crisi la concezione che loro stessi avevano del rapporto *Maestro-discepolo*: nessun Maestro mai aveva parlato così apertamente di sé, identificandosi con Dio e addirittura con la vita attraverso *il pane disceso da cielo*. Chi è costui?

Questi riferimenti ci confermano nel ritenere che il testo che Gesù sta commentando nella sinagoga di Cafàrnao possa essere Es 16 che Gesù attualizza, modificando alla maniera *targumica* il verbo *dare*: infatti riportando la citazione di Esodo (Es 16,15), Gesù (Gv 6, 31-32) modifica sia il pronome *loro* in *voi*, sia il tempo passato *ha dato* che diventa presente: «dà»<sup>11</sup>:

<sup>31</sup>«I nostri padri hanno mangiato la manna nel deserto, come sta scritto: *Diede <u>loro</u> da mangiare un pane dal cielo*». <sup>32</sup>Rispose loro Gesù: «In verità, in verità io vi dico: non è Mosè che <u>vi</u> ha dato (dèdōken) il pane dal cielo, ma è il Padre mio che <u>vi</u> dà (dìdōsin) il pane dal cielo, quello vero. <sup>33</sup>Infatti il pane di Dio è colui che discende dal cielo e dà (didoŝs) la vita al mondo».

Con questo semplice cambio stilistico Gv ci dice che la manna dell'esodo era solo un anticipo, una premessa. La realtà è qui, adesso ed è non più il pane che discende dal cielo e marcisce, ma il Pane dato per la vita del mondo, per la vita eterna. Il punto centrale del brano è il Gv 6,63 costruito anch'esso a sua volta in forma circolare:



La carne, cioè l'uomo da solo nella sua fragilità, è inutile, mentre la Parola si può fare carne e diventare abitazione dello Spirito e quindi della Vita. Vi si afferma la contrapposizione tra *Spirito* e *carne*, tra la Divinità e la fragilità delle creature, ma con una novità: le parole di Gesù, cioè il *discorso* sul pane «sono spirito e sono vita»: in quanto *spirito* sono da Dio, in quanto *vita* fanno vivere quanti le ascoltano. Eppure in Gv 6,60 leggiamo: «Molti dei suoi discepoli, *dopo aver ascoltato*, dissero: "Questa parola [gr. *lògos/discorso*] è dura; chi può ascol-

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Cf Frédéric. Manns, Évangile 153-161.

tarla?"». I suoi discepoli *hanno ascoltato* e *mormorano*, dichiarando che la sua Parola (*logos/discorso*) è dura! Ciò significa che non basta *udire* la Parole del Signore, bisogna ascoltarla con orecchi circoncisi: «Testardi e incirconcisi nel cuore e nelle orecchie [gr. aperìtmētoi kardìais kài toîs ōsìn], voi opponete sempre resistenza allo Spirito Santo. Come i vostri padri, così siete anche voi» (At 7,51).

# Seconda parte (Gv 6, 67-71): la reazione dei Dodici

La seconda parte esamina più da vicino la reazione dei Dodici che si differenziano, in parte, dagli altri discepoli del brano precedente, perché le parole di Pietro esprimono una professione di fede che però si limita alla natura messianica di Gesù, senza andare oltre nel mistero profondo della sua personalità. In Gv 6,69, infatti, l'espressione «tu sei il Santo di Dio» può indicare la funzione messianica, che non comporta necessariamente la natura divina di Gesù: la fede degli apostoli non nasce tutta d'un pezzo, ma cresce lentamente e si sviluppa con un'adeguata frequentazione di Gesù. Le altre osservazioni con le quali Gesù anticipa il «tradimento» di Giuda definito *diavolo* (Cf Gv 6,70) dicono la stessa cosa: gli apostoli, compreso Giuda, non avevano una consapevolezza della personalità divina di Gesù, perché Giuda si fa portavoce della tradizione che attendeva un Messia liberatore politico e restauratore del sacerdozio. Gesù invece ribalta quella prospettiva: il Figlio di Dio «mette» la sua vita nelle mani degli uomini perché sia consumata come si consuma il pane. Questa 2ª parte è strutturata sempre con andamento a ondate, circolare:

| A  | <sup>67</sup> <b>Di</b> | <sup>67</sup> <b>Disse</b> allora Gesù <b>ai Dodici</b> : «Volete andarvene anche voi?» |                                                                                                      |  |  |  |
|----|-------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|
|    | В                       | <sup>68</sup> <b>Gli</b>                                                                | rispose Simon Pietro: «Signore, da chi andremo? Tu hai parole di vita eterna                         |  |  |  |
|    |                         | C                                                                                       | <sup>69</sup> e noi <b>abbiamo creduto e conosciuto che tu sei</b> il Santo di Dio».                 |  |  |  |
|    | B'                      | <sup>70</sup> Ges                                                                       | <i>ù riprese</i> : «Non sono forse io che ho scelto voi, i Dodici? Eppure uno di voi è un diavolo!». |  |  |  |
| A' | <sup>71</sup> <b>Pa</b> | rlava d                                                                                 | li Giuda, figlio di Simone Iscariota: costui infatti stava per tradirlo, ed era uno dei Dodici.      |  |  |  |

In questa seconda parte, sulla bocca di Pietro troviamo altri due titoli attribuiti a Gesù: «Signore» (Gv 6, 68)<sup>12</sup> e «Santo di Dio» (Gv 6, 69), espressione unica (*hàpax legòmenon* – *detto una sola volta*) in Gv (si trova altre 4x solo in Ap 3,7; 4,8.10; 20,6.11). Il nucleo centrale è una dichiarazione di fede di Pietro che parla, come è consuetudine nel vangelo, a nome del gruppo: «noi abbiamo creduto e conosciuto che tu sei *il Santo di Dio*» (Gv 6,69). Due sono le conclusioni a cui Gv ci conduce:

a) la prima riguarda l'abbandono delle folle e l'abbandono dei Discepoli, come testimonianza che la fede non è opera della carne che «non giova a nulla» (Gv 6,63b), ma essa può provenire soltanto dallo «Spirito che dà vita» (Gv 6,63a). Il cerchio si stringe, la solitudine aumenta, il successo è effimero e fuorviante: Gesù ne è consapevole sembra non dispiacersene perché si ha la sensazione che non faccia nulla per trattenere sia la folla che i discepoli.

L'iniziativa umana, lo sforzo di volontà, l'impegno dei mezzi puramente umani che mirano alla spettacolarizzazione dell'evangelizzazione non approdano a nulla, se non ad abbandonare Gesù, quando ci si stanca degli atteggiamenti e si scopre che credevamo di pregare e invece abbiamo parlato solo con noi stessi; credevamo di avere sposato la volontà di Dio e invece avevamo solo identificato la nostra con quella di Dio; pensavamo di essere amici privilegiati di Gesù per l'assidua frequentazione dei suoi «luoghi» (Parola, Eucaristia, Confessione, ritiri, esercizi spirituali, ecc.) e invece avevamo trasformato questi *incontri* in atteggiamenti di convenienza e in riti vuoti di vita, pieni di apparenze e convenevoli; ci eravamo illusi che forse aspiravamo all'intimità con Dio, invece, cercavamo solo la nostra realizzazione umana, la tranquillità dell'oggi e del domani insieme all'acquiescenza dei nostri bisogni, a noi stessi inconfessati.

«Questo vi scandalizza?» (Gv 6,61). Gesù coglie lo *scandalo* solo in coloro che avrebbero più degli altri dovuto capire e quindi seguirlo. Essi sono peggio dei *Giudei*, perché non solo si scandalizzano, ma «da allora **molti dei suoi discepoli** tornarono indietro e **non andavano più con lui**» (Gv 6,66). Gesù è pericoloso per i discorsi che fa: meglio stare alla larga.

Quando nella Chiesa regna la diplomazia inevitabilmente si soffoca la profezia perché la prima ha leggi proprie di connivenza, complicità, silenzi e stili di vita utili al potere di chi governa, coadiuvati quasi sempre da rapporti fasulli e obiettivi d'interesse. La profezia, al contrario, non ha altri interlocutori che la coscienza di chi parla e quella di chi ascolta, ambedue consapevoli che il profeta non ha interessi da difendere, perché egli è disposto a «dare» la sua vita per coloro a cui è mandato. Quando la diplomazia prevale sulla profezia il personale di Chiesa è prigioniero del suo tacere che è il prezzo da pagare per potere convivere con i potenti del mondo. Allora, anche restando «nella Chiesa», costoro tornano indietro e non vanno più con Gesù, perché sono abituati ad andare solo con se stessi. Anche di fronte agli orrori più ignobili, la diplomazia sta a guardare e fa finta di non vedere perché *urgono interessi superiori*. Il vangelo, le sue esigenze, le sue regole, la sua etica, tutto è messo da parte in attesa di tempi migliori. Gesù è pericoloso anche oggi ed è meglio starne alla larga. Questo pericolo non è generico, ma concreto e reale più di quanto possa apparire e coinvolge la gerarchia come il singolo credente. La gerarchia però ha una responsabilità maggiore perché dovrebbe essere in grado

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> In Gv ricorre complessivamente 28x: 15 nel vangelo (6,23; 11,2; 13,13.14; 15,15.20; 20,2.13.18.20.25.28; 21,7[2x].12; 2x in citazioni (1,23; 12,38) e 11x in Ap (1,8; 4,8.11; 11,8 17,14; 18,8; 19,6.16; 22,5.6; 22,21).

- di leggere i «segni» di Dio e agire di conseguenza, mentre spesso vede solo i suoi interessi immediati senza neppure una visione progettuale verso il Regno.
- b) La seconda conclusione riguarda il contesto pasquale dell'abbandono dei discepoli che ritroveremo, in forma ancora più drammatica, al momento della crocifissione: «Gesù disse loro: "Tutti rimarrete scandalizzati, perché sta scritto: *Percuoterò il pastore e le pecore saranno disperse*"» [Mc 14,27; cf. Zc 13,7] ... Tutti lo abbandonarono e fuggirono» (Mc 14,50). L'abbandono del capitolo 6 è già preludio di quanto avverrà al momento della crocifissione e quindi ci introduce in un contesto pasquale. Anche il duplice riferimento al tradimento di Giuda (in greco sia in Gv 6,64 che in Gv 6,71, si usa il verbo «paradìdōmi io consegno/affido») e il richiamo all'ascensione (Gv 6,62: «E se vedeste il Figlio dell'uomo salire là dov'era prima?») ci invitano a vedere come l'intero *mistero pasquale* è già cominciato nella ridda di reazioni del capitolo 6. Se questo accostamento è vero, come crediamo, esso sta anche a significare che l'intero *discorso/logos* sul «pane di vita» può intendersi solo alla luce del mistero pasquale e che il mistero pasquale può essere letto e compreso nel contesto dell'Eucaristia che ne svela la natura e la missione.

Tutto il lungo capitolo 6 di Gv con un *discorso complesso sul pane* ha la forma di una «mistagogia»<sup>13</sup>, cioè un insegnamento omogeneo e costante che conduce i credenti ad entrare nel «mistero» della personalità di Gesù fino a sperimentarne l'intimità reale nella celebrazione del *sacramento eucaristico*. Di fronte alle difficoltà dei discepoli, la reazione di Gesù non si ferma e non s'impressiona nemmeno se dovessero andarsene anche gli ultimi Dodici suoi amici: non li trattiene, non cerca di facilitare il loro «restare», non dice nemmeno che potranno capire piano piano. No! la sua risposta è diretta, immediata e senza equivoci: «Volete andarvene anche voi?».

Credo in un solo Dio, Padre, creatore del cielo e della terra, di tutte le cose visibili e invisibili. [Pausa: 1-2-3]

Credo in un solo Signore, Gesù Cristo, unigenito Figlio di Dio, nato dal Padre prima di tutti i secoli. Dio da Dio, Luce da Luce, Dio vero da Dio vero; generato, non creato; della stessa sostanza del Padre; per mezzo di lui tutte le cose sono state create. Per noi uomini e per la nostra salvezza discese dal cielo; e per opera dello Spirito Santo si è incarnato nel seno della Vergine Maria e si è fatto uomo. Fu crocifisso per noi sotto Ponzio Pilato, morì e fu sepolto. Il terzo giorno è risuscitato, secondo le Scritture; è salito al cielo, siede alla destra del Padre. E di nuovo verrà, nella gloria, per giudicare i vivi e i morti, e il suo regno non avrà fine. [Pausa: 1-2-3]

Credo nello *Spirito Santo*, che è Signore e dà la vita, e procede dal Padre e dal Figlio e con il Padre e il Figlio è adorato e glorificato e ha parlato per mezzo dei profeti. [Pausa: 1-2-3]

Credo la *Chiesa*, una, santa, cattolica e apostolica. Professo un solo battesimo per il perdono dei peccati. Aspetto la risurrezione dei morti e la vita del mondo che verrà. Amen.

Preghiera dei fedeli [Intenzioni libere]

## MENSA DELLA PAROLA FATTA PANE E VINO

Segno della pace e presentazione delle offerte.

[Di solito questo momento della celebrazione eucaristica è chiamato col termine «OFFERTORIO». Non è esatto, anzi è molto equivoco. Questa parte si chiama correttamente «PREPARAZIONE DELLE OFFERTE», in quanto si predispone l'Altare, il Pane e il Vino insieme alla partecipazione di ciascuno per immergerci come Assemblea nel mistero dell'Incarnazione: il Lògos/Parola che abbiamo proclamato e ascoltato diventa «Carne» (cf Gv 1,14), fragilità di Dio che si lascia «spezzare» e nutrimento dei credenti che l'assumono come «Viatico» di vita. Il vero «OFFERTORIO» avverrà alla fine della preghiera Eucaristica, al momento della «DOSSOLOGÌA», quando offriremo il Figlio al Padre con la forza dello Spirito e saremo certi, solo allora, che «l'offerta» sarà compiuta e finita.]

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> «Mistagogìa» deriva dal verbo greco «*myeō-imparo/sono allenato*» con particolare riferimento alla condizione ambientale: imparare nel silenzio ovvero allenarsi ai misteri. È una specie di iniziazione di passaggio: dallo stato di catecumenato a quello di credenti. Il *mystês*, cioè colui che è stato «iniziato» (vescovo, e per mandato del vescovo, presbitero e/o diacono) *conduce* (gr. àgō) gli altri *mystài – iniziati* alla comprensione sempre più intima del «mistero» ricevuto nei sacramenti. Questa introduzione o iniziazione deve essere continua e assidua (formazione permanente). «I misteri di Dio sono tenuti nascosti non perché siano negati all'intelligenza di chi vuole conoscerli, ma perché siano rivelati solo a coloro che li ricercano» (Sant'Agostino, *Sermo* 60/A, 1; PLS 2, 472). Famose sono le catechesi mistagogiche di *Sant'Ambrogio di Milano* (sec. IV), di *Cirillo di Gerusalemme* (sec. IV) di *Teodoro di Mopsuestia* (sec. IV-V) e *Giovanni Crisostomo* (sec. IV-V) nelle quali spiegano sia la dottrina che il rito dei sacramenti dell'iniziazione cristiana e le conseguenze di vita che ne derivano.

Entriamo nel *Santo dei Santi* presentando i doni, ma prima, lasciamo la nostra offerta e offriamo la nostra riconciliazione e concediamo il nostro perdono, senza condizioni, senza ragionamenti, senza nulla in cambio. Seguendo la tradizione ambrosiana, ci scambiamo adesso il segno di Pace, prima di presentare le offerte all'altare. Non è un gesto «stilizzato» e nemmeno un saluto di cortesia con i vicini. Esso è un «gesto profetico» e un impegno missionario perché esprime la tensione di uscire dall'isolamento di se stessi per aprirsi agli altri che riconosciamo come «presenza di Dio». Non è solo augurio, ma impegno di portare nel mondo e ovunque vivremo, durante la prossima settimana, parole e gesti, pensieri e scelte di Pace, come frutto maturo di questa santa Eucaristia. Fidiamoci e affidiamoci reciprocamente come insegna il vangelo:

«Se dunque tu presenti la tua offerta all'altare e lì ti ricordi che tuo fratello ha qualche cosa contro di te, lascia lì il tuo dono davanti all'altare, va' prima a riconciliarti con il tuo fratello e poi torna a offrire il tuo dono» (Mt 5,23-24).

Solo così possiamo essere degni di presentare le offerte e fare un'offerta di condivisione. Riconciliamoci tra di noi con un gesto o un bacio di Pace perché l'annuncio degli angeli non sia vano.

La Pace del Signore sia con Voi E con il tuo Spirito.

Invochiamo il dono della pace che ci siamo scambiati su di noi, sulle persone che amiamo, che ci fanno soffrire, sulle nostre famiglie, sulla Chiesa e sul mondo, dicendo **tutti insieme**:

Signore Gesù Cristo, che hai detto ai tuoi apostoli: "Vi lascio la pace, vi do la mia pace", non guardare ai nostri peccati, ma alla fede della tua Chiesa e donale unità e pace secondo la tua volontà. Tu che vivi e regni per tutti i secoli dei secoli. Amen.

Come segno profetico, scambiamoci un vero e autentico gesto di pace nel Nome del Dio della Pace.

[La raccolta ha un senso profetico-sacramentale di condivisione di tutta la comunità per la comunità, specialmente con chi ha bisogno]

Presentazione delle offerte [la benedizione sul pane e sul vino è tratta dal rituale ebraico]

Benedetto sei tu, Signore, Dio dell'universo; dalla tua bontà abbiamo ricevuto questo pane e questo vino, frutti della terra, della vite e del lavoro dell'uomo e della donna; li presentiamo a te, perché diventino per noi cibo e bevanda di vita eterna.

Benedetto nei secoli il Signore.

Preghiamo perché il nostro sacrificio sia gradito a Dio, Padre onnipotente.

Il Signore riceva dalle tue mani questo sacrificio a lode e gloria del suo nome, per il bene nostro e di tutta la sua santa Chiesa.

Preghiamo (sulle offerte). O Padre, che ti sei acquistato una moltitudine di figli con l'unico e perfetto sacrificio del Cristo, concedi sempre alla tua Chiesa il dono dell'unità e della pace. Per Cristo Nostro Signore. Amen.

# PREGHIERA EUCARISTICA II (detta di Ippolito, prete romano del sec. II)

La creazione loda il Signore

Il Signore sia con voi. **E con il tuo spirito.** In alto i nostri cuori. **Sono rivolti al Signore.** Rendiamo grazie al Signore, nostro Dio. **È cosa buona e giusta.** 

È veramente cosa buona e giusta renderti grazie e innalzare a te l'inno di benedizione e di lode, Dio onnipotente ed eterno.

«Giosuè radunò tutte le tribù d'Israele in Sìchem e convocò gli anziani d'Israele, i capi, i giudici e gli scribi del popolo, ed essi si presentarono davanti a Dio» (Gs 24,1).

Tu hai creato il mondo nella varietà dei suoi elementi, e hai disposto l'avvicendarsi di tempi e stagioni.

Santo, Santo, Santo il Signore Dio dell'universo. I cieli e la terra sono pieni della tua gloria. Kyrie, elèison!

All'uomo, fatto a tua immagine, hai affidato le meraviglie dell'universo, perché, fedele interprete dei tuoi disegni, eserciti il dominio su ogni creatura, e nelle tue opere glorifichi te, Creatore e Padre, per Cristo Signore nostro.

«Il Signore nostro Dio ha fatto uscire noi e i padri nostri dalla terra d'Egitto, dalla condizione servile; egli ha compiuto quei grandi segni dinanzi ai nostri occhi » (Gs 24,17).

E noi, con tutti gli angeli del cielo, innalziamo a te il nostro canto, e proclamiamo insieme la tua gloria: Osanna nell'alto dei cieli. Benedetto colui che viene nel nome del Signore. Osanna nell'alto dei cieli.

Padre veramente santo, fonte di ogni santità, santifica questi doni con l'effusione del tuo Spirito perché diventino per noi il corpo e il sangue di Gesù Cristo nostro Signore.

Insieme ad Israele oggi professiamo anche noi: «Lontano da noi abbandonare il Signore per servire altri dei!» (Gs 24,16). «Ascolta, Israele: il Signore è il nostro Dio, unico è il Signore» (Dt 6,4).

Egli, offrendosi liberamente alla sua passione, prese il pane e rese grazie, lo spezzò, lo diede ai suoi discepoli, e disse: «PRENDETE, E MANGIATENE TUTTI: QUESTO È IL MIO CORPO DATO PER VOI».

Questa parola è dura anche per noi; come possiamo ascoltarla?». Sulla tua Parola noi crediamo, Signore, e ti chiediamo: «Accresci in noi la fede» (cf Gv 6,60; Lc 5,5; 17,5).

Dopo la cena, allo stesso modo, prese il calice e rese grazie, lo diede ai suoi discepoli, e disse: «PRENDETE, E BEVETENE TUTTI: QUESTO È IL CALICE DEL MIO SANGUE PER LA NUOVA ED ETERNA AL-LEANZA, VERSATO PER VOI E PER TUTTI IN REMISSIONE DEI PECCATI».

«È lo Spirito che dà la vita, la carne non giova a nulla; le parole che io vi ho detto sono spirito e sono vita» (Gv 6,63).

«FATE QUESTO IN MEMORIA DI ME».

«Abbiamo creduto e conosciuto che tu sei il Santo di Dio» (Gv 6,69).

MISTERO DELLA FEDE.

Tu sei il pane disceso dal cielo. Noi mangiamo questo pane e vivremo in eterno (cf Gv 6, 58.50).

Celebrando il memoriale della morte e risurrezione del tuo Figlio, ti offriamo, Padre, il pane della vita e il calice della salvezza, e ti rendiamo grazie per averci ammessi alla tua presenza a compiere il servizio sacerdotale. **Nessuno può venire a te, Signore, se non gli è concesso dal Padre che ti ha inviato** (cf Gv 6,65.39).

Ti preghiamo: per la comunione al corpo e al sangue di Cristo lo Spirito Santo ci riunisca in un solo corpo.

Come il Padre, che ha la vita, ha mandato il Figlio e il Figlio vive per il Padre, così anche noi che mangiamo di lui vivremo per lui (cf Gv 6,57).

Ricòrdati, Padre, della tua Chiesa diffusa su tutta la terra: rendila perfetta nell'amore in unione con il nostro Papa..., il Vescovo..., le persone che amiamo e che vogliamo ricordare ... e tutto l'ordine sacerdotale che è il popolo dei battezzati.

Nel timore di Cristo, siate sottomessi gli uni agli altri perché anche la Chiesa è sottomessa a Cristo (cf Ef 5,21.24).

Ricòrdati dei nostri fratelli e sorelle, che si sono addormentati nella speranza della risurrezione e di tutti i defunti che affidiamo alla tua clemenza... ammettili a godere la luce del tuo volto.

Benediciamo il Signore in ogni tempo, sulla nostra bocca sempre la sua lode. Gloriamoci nel Signore insieme ai poveri del mondo (cf Sal 34/33, 2-3).

Di noi tutti abbi misericordia: donaci di aver parte alla vita eterna, insieme con la beata Maria, Vergine e Madre di Dio, con gli apostoli e tutti i santi, che in ogni tempo ti furono graditi: e in Gesù Cristo tuo Figlio canteremo la tua gloria.

#### DOSSOLOGIA

[È il momento culminante dell'Eucaristia: è questo il vero «OFFERTORIO» perché ora sappiamo che il Padre non può rifiutare l'offerta del Figlio che l'Assemblea orante presenta perché sia effusa in BENEDIZIONE sull'universo intero. L'Amen che conclude la dossologia è conclusivo di tutta la Preghiera Eucaristica e dovrebbe essere proclamato con solennità e non biascicato come un sospiro di sollievo. Dicono le cronache liturgiche che nei primi secoli, quando l'Assemblea conclude il «Per Cristo...» con l'Amen, tremavano le colonne delle chiese. Il valore dell'Amen è la solenne professione di fede nella Santa Trinità che si è rivelata nella Parola, che è divenuta Carne, che si è data nutrimento e che ora si appresta a divenire testimonianza. [14]

# PER CRISTO, CON CRISTO E IN CRISTO, A TE, DIO PADRE ONNIPOTENTE, NELL'UNITÀ DEL-LO SPIRITO SANTO, OGNI ONORE E GLORIA. PER TUTTI I SECOLI DEI SECOLI. AMEN

## LITURGIA DI COMUNIONE

*Padre nostro in aramaico o in greco* (Mt 6,9-13)

[Gesù ha insegnato il «Padre nostro» nella sua lingua materna, parlata da Maria e Giuseppe, la lingua aramaica. La Chiesa primitiva di Paolo, e subito dopo la Chiesa missionaria, l'ha tradotto in greco, e in questa lingua si pregava anche a Roma. È buona cosa per noi pronunciarlo nelle stesse lingue per non dimenticare mai che Gesù è Ebreo per sempre e noi siamo spiritualmente semiti, così come la Chiesa apostolica è nata in oriente e si è immediatamente aperta alla lingua e alle culture diverse dal giudaismo<sup>15</sup>.]

Ci facciamo voce di tutta l'umanità, consapevoli che ogni volta che preghiamo il *Padre* qualificandolo come «nostro», noi impegniamo la nostra fraternità all'accoglienza cosciente e attiva di tutti, senza escludere alcuno in ragione della lingua, razza, religione, cultura e provenienza. Nessuno può invocare Dio come «Padre no-

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Sul significato biblico, giudàico e liturgico del termine «Amen», cf PAOLO FARINELLA, *Bibbia, Parole, Segreti, Misteri*, Il Segno dei Gabrielli Editori, San Pietro in Cariano (VR) 2008, 87-100.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Anche per il «Padre nostro», vale quanto abbiamo detto per il segno della croce iniziale: la traslitterazione non è quella scientifica, ma pratica, per aiutare la pronuncia in modo semplice.

stro» se nutre sentimenti razzisti o se definisce qualcuno con l'insulto di «extracomunitario» perché nella Casa del Padre tutti sono «comunitari», cioè figli allo stesso modo, con gli stessi doveri e gli stessi diritti. La preghiera del «Padre *nostro*» è l'antidoto contro ogni forma di razzismo, di pregiudizio e di paura, diversamente ci escludiamo da soli dalla universale paternità di Dio. Questo è il grande impegno di civiltà: Dio è Padre di tutti e tutti sono tra loro fratelli e sorelle, senza distinzione di razza, sesso, religione e cultura.

Padre nostro in aramaico o in greco. Idealmente riuniti con gli Apostoli sul Monte degli Ulivi, preghiamo:

Padre nostro che sei nei cieli, sia santificato il tuo nome, venga il tuo regno, sia fatta la tua volontà, come in cielo così in terra.

Dacci oggi il nostro pane quotidiano e rimetti a noi i nostri debiti, come anche noi li rimettiamo ai nostri debitori, e non abbandonarci alla tentazione, ma liberaci dal male.

Oppure in greco

Padre nostro, che sei nei cieli, sia santificato il tuo nome, venga il tuo regno, sia fatta la tua volontà, come in cielo così in terra.

Dacci oggi il nostro pane quotidiano e rimetti a noi i nostri debiti, come anche noi li rimettiamo ai nostri debitori, e non abbandonarci alla tentazione, ma liberaci dal male.

Avunà di bishmaià, itkaddàsh shemàch, tettè malkuttàch, tit'abed re'utach, kedì bishmaià ken bear'a. Lachmàna av làna sekùm iom beiomàh ushevùk làna chobaienà, kedì af anachnà shevaknà lechayabaienà, veal ta'alìna lenisiòn, ellà pezèna min beishià. Amen!

Pàter hēmôn, ho en tôis uranôis, haghiasthêto to onomàsu, elthètō hē basilèiasu, ghenēthêtō to thelēmàsu, hōs en uranô kài epì ghês.

Ton àrton hēmôn tòn epiùsion dòs hēmîn sêmeron, kài àfes hēmîn tà ofeilêmata hēmôn, hōs kài hēmêis afêkamen tôis ofeilètais hēmôn kài mê eisenènkē<sup>i</sup>s hēmâs eis peirasmòn, allà hriûsai hēmâs apò tû ponērû. Amen.

Liberaci, o Signore, da tutti i mali, concedi la pace ai nostri giorni; e con l'aiuto della tua misericordia, vivremo sempre liberi dal peccato e sicuri da ogni turbamento, nell'attesa che si compia la beata speranza, e venga il nostro Salvatore Gesù Cristo.

## Tuo è il regno, tua la potenza e la gloria nei secoli.

[Il presidente dell'Assemblea lascia cadere un pezzetto di pane nel vino come segno duplice dell'umanità e della divinità uniti nella persona del Signore Gesù e come simbolo dell'unione di Cristo con la sua Sposa, la Chiesa:]

Il Corpo e il Sangue di Cristo, uniti in questo calice, siano per noi cibo di vita eterna. [Intanto l'Assemblea proclama:]

Agnello di Dio, che togli i peccati del mondo, abbi pietà di noi. Agnello di Dio, che togli i peccati del mondo, abbi pietà di noi. Agnello di Dio, che togli i peccati del mondo, dona a noi la pace.

Antifona alla comunione (Gv 6,68): «Signore, da chi andremo? Tu hai parole di vita eterna».

## Dopo comunione. «Utopia», canto del poeta brasiliano Zé Vicente, vivente:

Quando rinascerà il giorno della pace, quando il sole della speranza brillerà, io canterò. Quando la gente tornerà a sorridere nelle strade, e il roseto fiorirà di nuovo, io canterò. Quando cadranno per terra tutti gli steccati, quando le tavole si riempiranno di pane, io canterò. Quando i muri che circondano i giardini saranno distrutti e, finalmente, i gelsomini spanderanno il loro profumo, sarà così bello ascoltare la canzone, cantata di nuovo. Nel nostro sguardo la certezza del fratello: è il popolo a regnare. Quando le armi della distruzione saranno distrutte in ogni nazione, io sognerò. Quando il decreto che abolisce l'oppressione, firmato solo nel cuore, trionferà, quando si udirà la voce della verità e non esisterà più menzogna, sarà finalmente un tempo nuovo di eterna giustizia, senza più odio, né sangue o avidità: sarà così. Sarà così bello ascoltare la canzone, cantata di nuovo. Nel nostro sguardo la certezza del fratello: è il popolo a regnare".

Preghiamo. Porta a compimento, Signore, l'opera redentrice della tua misericordia e perché possiamo conformarci in tutto alla tua volontà, rendici forti e generosi nel tuo amore. Per Cristo nostro Signore. Amen.

### Benedizione e saluto finale

Il Signore Gesù è con tutti voi. **E con il tuo spirito.** Benediciamo il Signore che ci ha convocato nella santa Assemblea.

Benediciamo il Signore che si è dato pane disceso dal cielo.

Benediciamo il Signore che ci ha dato la Parola di vita eterna.

Resta con noi, Signore: Tu sei la Parola discesa dal cielo.

Il Signore sia sempre davanti a noi per guidarci.

Il Signore sia sempre dietro di noi per difenderci dal male.

Il Signore rivolga su di noi il suo volto e ci doni la sua pace.

Il Signore sia sempre accanto a noi per confortarci e consolarci.

E la benedizione dell'onnipotente tenerezza del Padre e del Figlio e dello Spirito Santo, discenda su di noi e con noi rimanga sempre.

Amen.

La messa è finita come lode, continua come storia e testimonianza.

Andiamo in Pace. Rendiamo grazie a Dio

Domenica 21<sup>a</sup> del Tempo Ordinario – B – Parrocchia di S. M. Immacolata e S. Torpete © *Nota: L'uso di questi commenti è consentito citandone la fonte bibliografica* Paolo Farinella, prete – 26/08/2018 – San Torpete – Genova

#### **Appendice 1: Nota pastorale**

La risposta di Gesù in forma di domanda «Volete andarvene anche voi?» (Gv 6,67) dice che l'Eucaristia è una *realtà* non trattabile, ma che, al contrario, diventa la discriminante tra *credere* e *mormorare*, tra la fede e le finte gratificazioni religiose. Di fronte al *pane moltiplicato* tutti si muovono perché vi intravedono un interesse, un tornaconto. Quando però si esige una scelta, una decisione che coinvolge la vita e una vita di coerenza nella verità di ciò che si proclama, allora attorno a Gesù si fa il vuoto totale: i suoi miracoli non sono più sufficienti, deve sempre dimostrare di essere superiore a Mosè, deve dire come si permette di fare certe cose (con quale autorità), deve... rincorrere sempre i capricci della folla. L'Eucaristia è l'annientamento di Dio che svuota se stesso per fare spazio a noi, eppure nella pratica è diventata un prassi scontata: il papa quando quasi sempre ne fa un momento «diplomatico» a cui sono costretti ad «assistere» gli ambasciatori, i vescovi la «dicono» ad ogni inaugurazione di qualsiasi genere e nelle parrocchie è ridotta ad una qualsiasi esercizio di pietà. Nel giorno di domenica, l'Eucaristia è parcellizzata «a tempo», ad ogni ora, anzi a tre quarti d'ora «perché altrimenti la gente si annoia», senza rendersi conto che chi parla così condanna se stesso e il suo modo di «dire» Messa. I Padri della Chiesa parlavano di «mistagogia», cioè della trasmissione di un «mistero» che non poteva essere esposto a chi non ne aveva in qualche modo una conoscenza esperienziale: i catecumeni dopo il «Credo» dovevano allontanarsi dalla celebrazione dell'Eucaristia perché la loro catechesi non era sufficiente.

È quello che capita spesso nella nostra cosiddetta pastorale di settore: i ragazzi non vengono più in parrocchia?... Attrezziamo una bella sala con *video-games* e giochi con macchinette mangiasoldi, mettiamo calcetti e *ping-pong*, cinema e tv per vedere le partite... Portiamo noi stessi i ragazzi allo stadio... Poi ci lamentiamo di avere una generazione di cristiani atei. Gli adulti non vengono?... Organizziamo gite che finiscono sempre e solo in una *bella mangiata* tipo dopolavoro oppure mettiamo su circoli di ogni genere perché «l'importante è che la gente stia insieme». No, non basta stare insieme perché anche la folla sta insieme, ma non comunica niente, bisogna anche sapere «perché?» si sta insieme e «come» si sta insieme e anche «quanto» si vuole investire di noi e del nostro tempo e delle nostre qualità nello stare insieme. Se oggi le chiese sono vuote, dobbiamo avere il coraggio di cercare il motivo non nell'essenzialità anche dura del messaggio evangelico, ma nella banalizzazione che abbiamo fatto della domanda di fede che è grande. A chi ci chiede di vedere il volto di Dio, abbiamo risposto con le processioni; a chi ci domandava ragione della nostra speranza, abbiamo risposto con le vuote liturgie chiuse nell'individualismo esasperato; a chi invocava la Parola di Dio, abbiamo risposto mandandolo ad organizzare un campo di vacanze estivo.

Gesù dichiara che questa pastorale è acqua tiepida e lascia il tempo che trova. Ognuno di noi deve decidere cosa fare della sua vita: se regalarla per amore e con amore o se vuole trafficarla per sé, sapendo che la spenderà in solitudine, in grettezza, in paure... la butterà al vento come le foglie d'autunno che tutti calpestano. "Volete andarvene?", nessuno vi trattiene, ma se restate le condizioni che Gesù pone sono serie e impegnative: bisogna passare attraverso l'Eucaristia se si vuole scoprire la propria fede come dono dello Spirito, se si vuole trovare in Gesù il Figlio che è il Pane disceso dal cielo, se si vuole costruire la Chiesa che, come Maria, non può fare la propria volontà, ma può incastonare la propria volontà in quella di Dio per vivere l'opera di Dio: credere in Colui che Dio ha mandato per me/per noi. Il pane eucaristico è il "luogo" privilegiato per vedere e sposare la volontà del Padre: mangiando la Parola e consumando il Pane di vita noi diventiamo Lui stesso, noi diventiamo corpo e sangue di Cristo, per ritrovarci fratelli naturali chiamati a vivere il comandamento dell'amore, in modo unico, assoluto e senza riserve: «Vi do un comandamento nuovo: che vi amiate gli uni gli altri; come io vi ho amato, così amatevi anche voi gli uni gli altri. Da questo tutti sapranno che siete miei discepoli, se avrete amore gli uni per gli altri» (Gv 13,34-35).

#### Appendice 2: Alcune notizie su Gs 24

Il racconto della prima lettura della domenica 21<sup>a</sup> del tempo ordinario-B (cf Gs 24,1-2a.15-17.18b), c'impone un approfondimento ulteriore. Esso forse sta alla base della redazione del racconto di alleanza dell'Esodo al Sinai (il codice del Sinai potrebbe essere stato promulgato a Sìchem e poi tardivamente trasferito al Sinai). Sìchem fu per molto tempo considerato un luogo privilegiato nella memoria dell'alleanza con *Yhwh*. Il redattore di Gs 24 deve avere faticato molto per riuscire ad alterare il racconto e non intaccare la centralità del Sinai che prima apparteneva a Sìchem.

Sìchem raggruppa diversi clan di Ebrei che si erano stabiliti nella terra Promessa già al tempo dei Patriarchi, insieme ad altri clan che vi avevano fatto ingresso prima di Giosuè e infine la "casa di Giuseppe" (le tribù di Beniamino e Giuda), l'unica che visse l'epopea dell'Esodo sotto la guida di Mosè e del suo attendente Giosuè. Intorno ad essa, forse per la sua intraprendenza e progresso, dovuto al suo soggiorno all'estero, ben presto si unirono anche le altre tribù che dell'Esodo non hanno nemmeno sentito parlare. Da questo momento la storia di queste due tribù diventa l'epopea di "tutta" la casa di Giacobbe, di tutto Israele: dodici tribù, ma una sola storia, un solo esodo, una sola alleanza. È a Sìchem che il Dio di Giuseppe

diventa l'unico Dio di tutte le tribù che unificano anche le loro tradizioni e danno forma al codice dell'alleanza che logicamente viene collocato sul Sinai.

Nel dialogo tra il popolo e Dio vi sono alcuni elementi primitivi (cf Gs 24,14-15.18), mentre tutto il resto è un'aggiunta del dopo esilio, dovuto alla riforma di Giosìa (622 a.C.). C'è un segno che bisogna porre come simbolo di conversione: il popolo pone il segno-gesto di abbandonare gli idoli sia quelli mesopotamici, adorati dagli antenati di Abramo, sia quelli cananei adorati dalle tribù che non si sono mia mosse dalla Palestina. Tutte le tribù si rinnovano, accettando l'unico Dio d'Israele, il Dio di Abramo, di Isacco, di Giacobbe. Per dare a questo accordo politico-religioso la forma di una saga «di fondazione», lo si trasferisce all'atto fondativo d'Israele, l'esodo, vissuto probabilmente solo dalle due tribù di Manasse ed Efraìm, figli di Giuseppe, ma successivamente accettato da tutte le altre tribù che non si erano mia mosse dalla Palestina.

L'obiettivo di questa alleanza prima che politico è religioso: servire Dio (cf Gs 24,14-15). In fondo si tratta solo di un'organizzazione del culto: tutti i dodici clan assicurano, ognuna per un mese, il servizio del tempio comune che forse era un'«altura» di Sìchem. Quando il redattore finale però ritocca le tradizioni, ha alle spalle secoli di tradimenti e di infedeltà, di castighi e di esilio, per cui il servizio non è più solo liturgico, ma si spiritualizza e diventa, nello spirito della riforma deuteronomistica, fedeltà alla Legge con lo spirito del suddito di fronte al proprio Signore.

L'alleanza di Sìchem illumina il contenuto dell'alleanza stessa. Non si tratta, infatti, come sarebbe facile pensare, di un riconoscimento reciproco: di dodici tribù che si unificano riconoscendo una sola Divinità o al contrario di un Dio che riconosce nel nuovo soggetto il «suo» popolo adoratore. Si tratta di qualcosa di più: dodici clan diversi per esperienze, religione, cultura, sviluppo, si costituiscono in «popolo» partendo da una fede e un culto comuni, ciascuno rinunciando a parte di sé per accettare alcune novità di altri. In altre parole, Israele sorge sia politicamente che religiosamente solo quando si riunisce per riconoscere il suo Dio, per cui terra, nazionalità e religione diventano indissolubili, in quanto «popolo nuovo». Israele è eletto a «popolo di Dio» in quanto popolo nuovo che nasce da una convergenza collettiva. Israele si apre all'alleanza con Dio e da questo momento si può guardare anche al passato, non importa se di due sole tribù, per cogliere la «propria storia» come storia di un esodo il cui protagonista è in termini assoluti il Dio dell'alleanza di Sìchem.

Il contenuto dell'alleanza di Dio con Israele «tutto», anche se inizialmente rappresentato da due sole tribù, supera Sìchem e si diffonde nelle pieghe della storia dove bisogna cercarla e trovarla attraverso la lettura dei «segni dei tempi». C'è alleanza quando un gruppo di uomini e donne si riconoscono figli dello stesso Dio e quindi si dichiarano pronti a vivere in una reciproca solidarietà tra fratelli di carne e sangue, tesi a servire Dio nell'accoglienza dell'altro come espressione del vero culto di Dio. Gesù Cristo darà un impulso mirabile a questa profondità dell'alleanza, fino a dare la sua stessa vita, «pane disceso dal cielo» per amore di Dio e dei suoi fratelli.

## Appendice 3: Alcune notizie su Efesini Ef 5,21-32

Il brano di oggi è tratto dalla parte dottrinale della lettera, dove Paolo si attarda a descrivere la vita nuova in Cristo, che ha illustrato nella vita morale (cf Ef 4,17; 5,20) e che ora passa ad illustrare in alcune categorie esistenziali. (cf Ef 5,21-33: la vita coniugale; Ef 6,1-4: la famiglia; Ef 6,5-9: la vita sociale). Se si perde questo contesto, non si può capire perché Paolo parli del matrimonio nell' "amore di Cristo". Il matrimonio non è un aspetto della vita da cui è avulsa la presenza di Cristo e l'esigenza della sua vita nuova che nasce dalla sua risurrezione. Al contrario gli sposi, proprio perché si amano, diffondono l'amore di Cristo. Il cristiano, per Paolo, è colui che vive l'amore di Dio realizzato pienamente in Cristo e che Cristo con il suo Spirito ha effuso in ogni cuore, cosicché ogni credente è chiamato ad essere testimone visibile di questo amore in ogni situazione o condizione di vita (cf Ef 5,30). Possono sorgere difficoltà per cui si offusca la trasparenza di questa trasmissione e forse non si è più capaci di arrivare fin dove è arrivato Gesù (cf Ef 5, 25-28), tanto che si rende necessario ricordare anche quello che dovrebbe essere «evidente». Una cosa resta immutata: gli sposi, nel loro proprio stato, rendono visibile il mistero dell'amore di Cristo per la sua Chiesa.

In Paolo il tema delle nozze è connaturale perché è il tema che attraversa tutto l'AT e di cui i profeti hanno fatto una caratteristica peculiare del Dio di Israele che, lungi dall'essere confusa con le *ierogamie*, descrive la relazione di alleanza come una partecipazione di vita in cui Dio si comunica a tutta l'umanità attraverso un popolo "eletto", come espressione visibile di questo amore esclusivo e totale. Cristo, per Paolo, ha portato a compimento questo amore universale e la Chiesa «in Cristo» non diventa una «nuova» sposa, ma rende sacramentale e operante l'unico amore di Dio compiuto realmente e definitivamente nella carne di Figlio di Dio, che «ha amato la Chiesa e ha dato se stesso per lei» (Ef 25). Il battesimo diventa il luogo di questa consacrazione sponsale, perché in esso la Chiesa sperimenta la morte di Cristo, suo sposo, e nel battesimo di acqua la Chiesa si unisce al suo Signore, fino a parteciparne della vita, che è lo Spirito effuso nell'acqua che dà vita.

In Ef 5,26 Paolo parla di Parola, unita alla materia del battesimo: per renderla santa, purificandola per mezzo del lavacro dell'acqua accompagnato dalla parola. Si tratta della struttura del sacramento, che si fonda sull'elemento/alimento naturale e sulla Parola di Dio, che altro non è se non Cristo stesso; è lui il Verbo eterno e la comunità, sia nel kerigma apostolico che nella catechesi paolina, cioè il vangelo di Paolo. La Parola è l'avvenimento stesso dell'incarnazione, morte e risurrezione che chiama all'adesione di fede quanti muoiono in Cristo e con lui risorgono (simbologia della katàbasi/discesa e dell'anàbasi/ascesa battesimali). Il «grande mistero» (Ef 5,32) di cui parla Paolo non è il matrimonio, come erroneamente spesso si dice, ma è il piano salvifico di Dio per tutti gli uomini, manifestato e compiuto nell'amore di Cristo per la Chiesa, sacramento universale di salvezza (cf Lumen Gentium 1).

Addentrandosi in questo *mistero* Paolo trasporta le caratteristiche della relazione tra Cristo e la Chiesa all'interno della realtà *coppia*, quasi calcando gli stessi ruoli e le stesse funzioni: sul marito, capo giuridico secondo la legge terrena, è trasferita la prerogativa di Cristo Capo (cf Ef 1,18-20; 2,19; Cl 2,10). Ciò facendo Paolo non vuole determinare o ridefinire ruoli, ma applica solo un'immagine della Scrittura che se eccessivamente sottolineata può deformare lo stesso disegno di Dio sulla coppia. La chiave interpretativa dell'intero brano è il v. 21: *Siate sottomessi gli uni agli altri nel timore di Cristo*. Quest'affermazione fa capire che Paolo è imbevuto di giudaismo che legge in modo drammatico la distinzione dei ruoli «uomo-donna», come se questi ruoli fossero «parola di Dio» immutabile e definitiva. Essere sottomessi gli uni gli altri nel timore di Cristo, significa che tutti sono uguali davanti a Dio e nessun ruolo è superiore ad un altro se non nell'amore di Cri-

sto, o, per meglio dire: è superiore solo chi è tale nell'amore. Per questo Paolo ha già detto in Gal 3,28: «Non c'è più Giudeo né Greco; non c'è più schiavo né libero; non c'è più uomo né donna, poiché tutti voi siete uno in Cristo Gesù». Se c'è un dovere maggiore nella coppia, questo appartiene al marito il quale deve amare la moglie «come Cristo ha amato la Chiesa e ha dato se stesso per lei» (Ef 5,25). Se la donna deve essere solo sottomessa, il marito deve morire per lei e dare la vita per essere capo come lo è il Cristo in rapporto alla Chiesa.

#### Appendice 4: Il pane di Gesù e il serpente di bronzo

Gv 6 <sup>41</sup>Allora i Giudei **si misero a mormorare** contro lui perché ave- l <sup>6</sup>Allora il Signore mandò fra il popolo serpenti brucianti i quali va detto: «Io-Sono il pane disceso dal cielo».

mordevano la gente, e un gran numero d'Israeliti morì (laòs polýs tôn hyôn Israēl – molto popolo dei figli di Israele). <sup>7</sup>Il popolo venne da Mosè e disse: «Abbiamo peccato, perché abbiamo parlato contro il Signore e contro di te; supplica il Signore che allontani da noi questi serpenti».

Nm 21

Mosè pregò per il popolo.

<sup>39</sup>«E questa è la volontà di colui che mi ha mandato: che io **non** perda nulla di quanto egli mi ha dato, ma che lo risusciti nell'ulti-mo giorno.

<sup>40</sup>Ouesta infatti è la volontà del Padre mio: che chiunque **vede** il Figlio e crede in lui abbia la vita eterna; e io lo risusciterò nell'ultimo giorno».

8Il Signore disse a Mosè: «Fatti un serpente e mettilo sopra un'asta; chiunque sarà stato morso e lo guarderà, resterà in vi-

<sup>9</sup>Mosè allora fece un serpente di bronzo e lo mise sopra l'asta; quando un serpente aveva morso qualcuno, se questi guardava il serpente di bronzo, restava in vita.

Anche in Nm i Giudei/il popolo mormorano contro Dio/Gesù, mentre in Gv Dio manda il pane disceso dal cielo per sfamare il popolo. In Nm i serpenti provocano la morte di una moltitudine di figli d'Israele, mentre in Gv nulla deve andare perduto dell'umanità.

In Nm il serpente è posto sopra un segno/un vessillo (epì sēmèiou), perché chiunque, vedendolo/guardandolo, abbia la vita/viva, sia guarito/salvo, mentre in Gv, la volontà del Padre è che chi guarda il Figlio e crede in lui, abbia la vita eterna e partecipi alla risurrezione, perché il Figlio non è solo il segno materiale della misericordia di Dio, ma la sola opera da credere: «Questa è l'opera di Dio: che crediate in colui che egli ha mandato (touto èstin to èrgon toû theoû, hìna pistèuēte èis hòn apésteilen ekèinos)» (Gv 6,29. cf Gv 6, 40).

Questo segno/opera sarà del tutto evidente come profezia compiuta sulla croce: «Allora [Pilato] lo consegnò loro perché fosse crocifisso... Questo infatti avvenne perché si adempisse la Scrittura: Volgeranno lo sguardo a colui che hanno trafitto» (Gv 19,16.36-37). Il vessillo della morte e dell'ignominia, su cui è stata issata «l'opera del Padre» ora è di fronte al mondo intero e non solo a Israele: «Pilato compose anche l'iscrizione e la fece porre sulla croce [...] era scritta in ebraico, in latino e in greco» (Gv 19,19) perché l'umanità intera, alla quale il Figlio/il Lògos ha «fatto l'esegesi» del volto del Padre (cf Gv 1,18) possa alzare lo sguardo ed essere risanato/salvato secondo la previsione di Sap 16, 10-12:

<sup>10</sup>Invece contro i tuoi figli neppure i denti di serpenti velenosi prevalsero, perché la tua misericordia venne loro incontro e li guarì. <sup>11</sup>Perché ricordassero le tue parole, venivano feriti ed erano subito guariti, per timore che, caduti in un profondo oblìo, fossero esclusi dai tuoi benefici. <sup>12</sup>Non li guarì né un'erba né un unguento, ma la tua parola (ho sòs lògos), o Signore, che tutto risana.

Gesù si pone in linea con tutta la tradizione giudaica che lo ha nutrito e formato: presentandosi come pane disceso dal cielo, egli si ricollega con il serpente di bronzo che è la figura che lo anticipa e che egli supera perché porta il pane che dà la vita eterna, mentre il serpente guariva temporaneamente e non eliminava il potere della morte. Nello stesso tempo si colloca nel filone sapienziale che vedeva la Parola di Dio come strumento di guarigione come Gesù è il Lògos che «in principio era presso Dio... e tutto ciò che esiste in lui era vita e la vita era la luce degli uomini» (Gv 1,1.3-4, traduzione letterale).

## Appendice 5: Rapporto tra Gv 6 e la tradizione sapienziale

Il rapporto tra Gv 6 e la tradizione sapienziale, però, è più complesso e più intimo di quanto possa apparire e merita di essere approfondito perché ci aiuta a penetrare il senso più profondo della catechesi eucaristica che Gv intende esporre per la sua e la chiesa di tutti i tempi.

| Gv 6                                        |                                            | Riferimenti biblici (Sap e altro)                  |                                     |
|---------------------------------------------|--------------------------------------------|----------------------------------------------------|-------------------------------------|
| <sup>5</sup> Allora Gesù, alzàti gli occhi, | Sap 16 <sup>20</sup> Invece hai sfamato il |                                                    | Ez 3 <sup>1</sup> Mi disse: «Figlio |
| vide che una grande folla veni-             | tuo popolo con il cibo degli               |                                                    | dell'uomo, mangia ciò che ti        |
|                                             | angeli, dal cielo hai offerto              |                                                    | sta davanti, mangia questo ro-      |
| «Dove potremo comprare il                   | loro un pane pronto senza fa-              |                                                    | tolo, poi và e parla alla casa      |
| pane perché costoro abbiano                 | tica, capace di procurare ogni             |                                                    | d'Israele».                         |
| da mangiare?».                              | delizia e soddisfare ogni gu-              |                                                    |                                     |
|                                             | sto.                                       |                                                    |                                     |
|                                             |                                            |                                                    |                                     |
|                                             | -                                          | <b>Sir 24</b> <sup>19</sup> Avvicinatevi a me, voi |                                     |
|                                             |                                            | che mi desiderate, e saziatevi                     | $\mathcal{C}$ 1                     |
|                                             |                                            | dei miei frutti, <sup>20</sup> perché il ri-       |                                     |
| stesso fece dei pesci, quanto ne            |                                            | cordo di me è più dolce del                        |                                     |
| volevano.                                   | sformava in ciò che ognuno de-             | miele, il possedermi vale più                      | viscere con questo rotolo che ti    |
|                                             | siderava                                   | del favo di miele.                                 | porgo».                             |
|                                             |                                            |                                                    |                                     |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | <sup>23</sup> Al contrario, <b>perché i giusti si nutrissero</b> , dimenticava perfino la propria forza. <sup>24</sup> La creazione infatti, obbedendo a te che l'hai fatta, si irrigidisce per punire gli ingiusti e si <b>addolcisce a favore di quelli confidano in te</b> .              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Io lo mangiai: fu per la mia bocca dolce come il miele.                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <sup>12</sup> E quando <b>furono saziati</b> , disse ai suoi discepoli: «Raccogliete i pezzi avanzati, perché nulla vada perduto». <sup>13</sup> Li raccolsero e riempirono dodici canestri con i pezzi dei cinque pani d'orzo, avanzati a coloro che avevano mangiato.                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Sal 120/119 <sup>101</sup> Tengo lontano i miei piedi da ogni cattivo sentiero, per osservare la tua parola. <sup>102</sup> Non mi allontano dai tuoi giudizi, perché sei tu ad istruirmi. <sup>103</sup> Quanto sono dolci al mio palato le tue promesse, più del miele per la mia bocca. <sup>104</sup> I tuoi precetti mi danno intelligenza, perciò odio ogni falso sentiero. | Ger 15,16 <sup>16</sup> Quando le tue parole mi vennero incontro, le divorai con avidità; la tua parola fu la gioia e la letizia del mio cuore, perché il tuo nome è invocato su di me, Signore, Dio degli eserciti.                                                                                                                           |
| <sup>27</sup> «Datevi da fare non per il cibo che non dura, ma per il cibo che <b>rimane per la vita eterna</b> e che il Figlio dell'uomo vi darà. Perché su di lui il Padre, Dio, ha messo il suo sigillo».                                                                                            | amato, o Signore, imparassero<br>che non le diverse specie di<br>frutti <b>nutrono</b> l'uomo, ma la                                                                                                                                                                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 35Gesù rispose loro: «Io-Sono il pane della vita; <b>chi viene a me non avrà fame e chi crede in me non avrà sete, mai!</b> » <sup>40</sup> «Questa infatti è la volontà del Padre mio: che chiunque vede il Figlio e crede in lui abbia la vita eterna; e io lo risusciterò nell'ultimo giorno».       | farà tutto questo, chi è saldo<br>nella legge otterrà la sapienza.<br><sup>2</sup> Ella gli andrà incontro come                                                                                                                                                                              | Sir 24 <sup>20</sup> perché il ricordo di me è più dolce del miele, il possedermi vale più del favo di miele. <sup>21</sup> Quanti si nutrono di me avranno ancora fame e quanti bevono di me avranno ancora sete.                                                                                                                                                                | Am 8 <sup>11</sup> «Ecco, verranno giorni - oracolo del Signore Dio - in cui manderò la fame nel paese; non fame di pane né sete di acqua, ma di ascoltare le parole del Signore». <sup>12</sup> Allora andranno errando da un mare all'altro e vagheranno da settentrione a oriente, per cercare la parola del Signore, ma non la troveranno. |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Dt 8 <sup>3</sup> Egli dunque ti ha umiliato, ti ha fatto provare la fame, poi ti ha nutrito di manna, che tu non conoscevi e che i tuoi padri non avevano mai conosciuto, per farti capire che l'uomo non vive soltanto di pane, ma che l'uomo vive di quanto esce dalla bocca del Signore. |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| <sup>53</sup> Gesù disse loro: «In verità, in verità io vi dico: se non mangiate la carne del Figlio dell'uomo e non bevete il suo sangue, <b>non avete in voi la vita.</b> <sup>54</sup> Chi mangia la mia carne e beve il mio sangue <b>ha la vita eterna</b> e io lo risusciterò nell'ultimo giorno. | cose dentro di me e pensando                                                                                                                                                                                                                                                                 | <b>Sap 19</b> <sup>21</sup> Le fiamme non consumavano le carni di fragili animali che vi camminavano sopra, né scioglievano quel <b>celeste nutrimento</b> di vita (ambrosìas trophês – <i>di divinoimmor-tale cibo</i> ), simile alla brina e così facile a fondersi.                                                                                                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

Il tema del «Figlio» di Gv 6,27.35.53 e 62 richiama direttamente l'invito della Sapienza a quanti la cercano e l'amano (cf per es. Pr 1,8; 2,1; 3,1.17.20; 4,10; 23, 19; Sir 16,23; 16,24, ecc.). Il tema della preesistenza è degno di nota, perché è una causa dell'opposizione tra i Giudei: i giudeo-cristiani e i cristiani ellenisti applicavano i testi sapienziali a Gesù, motivo che spinse il concilio ebraico di Javne a escluderlo dal canone finale.

Gesù è il Verbo eterno che viene nel mondo e il Pane disceso dal cielo che porta la vita al mondo, come la Sapienza che è preesistente al mondo, ma riceve l'ordine di fissare la tenda in Giacobbe: «Allora il creatore dell'universo mi diede un ordine, colui che mi ha creato mi fece piantare la tenda e mi disse: "Fissa la tenda in Giacobbe prendi eredità in Israele"» (Sir 24,8).

| Gv                            | Sap 6 e 9                                  |                             |                                               |                                           |
|-------------------------------|--------------------------------------------|-----------------------------|-----------------------------------------------|-------------------------------------------|
| <sup>62</sup> E se vedeste il | <sup>6,22</sup> Annuncerò che cos'è la sa- | <sup>9,4</sup> Dammi la sa- | <sup>9,9</sup> Con te è la sapienza che       | <sup>9, 10</sup> Inviala dai cieli santi, |
| Figlio dell'uomo              | pienza e com'è nata, non vi ter-           | pienza, che siede           | conosce le tue opere, che                     | mandala dal tuo trono                     |
|                               | rò nascosti i suoi segreti, ma fin         |                             |                                               |                                           |
| prima?                        | dalle origini ne ricercherò le             | trono, e non mi             | <b>creavi il mondo</b> <sup>16</sup> ; lei sa | sta e mi affianchi nella                  |
|                               | tracce, metterò in chiaro la cono-         | escludere dal nu-           | quel che piace ai tuoi occhi                  | mia fatica e io sappia ciò                |
|                               | scenza di lei, non mi allontanerò          | mero dei tuoi figli         | e ciò che è conforme ai                       | che ti è gradito.                         |
|                               | dalla verità.                              | •••                         | tuoi decreti.                                 |                                           |

Secondo il Targum *Jerushalmì I* a Es 16,15, la manna fu messa da Dio da parte apposta per potere nutrire il popolo nel deserto: alla domanda di stupore degli Israeliti che si chiedono «Man-hu/cosa è questo?», Mosè risponde: «È il pane che è stato messo da parte per voi fin dall'origine nei cieli e che Yhwh adesso vi dà da mangiare».

È dunque riduttivo parlare «solo» di discorso eucaristico e come se fosse una novità esclusiva del vangelo di Gv, il quale, al contrario, pensa, riflette e approfondisce concetti già espressi sia nell'AT sia nella tradizione. Se sganciamo il NT dal suo alveo naturale, che è il Giudaismo del sec. I, che è lo sviluppo storico e naturale della teologia dell'AT, facciamo un'operazione di mutilazione e disonesta. Staccare il Vangelo dal suo alveo naturale che è il mondo religioso e giudaico del suo tempo, significa sminuirne la portata e relegarlo nel mare dei luoghi comuni.

Supplemento a Domenica 21<sup>a</sup> del tempo ordinario – B – Parrocchia di S. M. Immacolata e S. Torpete © *Nota: L'uso di questi commenti è consentito citandone la fonte bibliografica* Paolo Farinella, prete – 26-08-2018 – San Torpete, Genova

#### **AVVISI**

IN SAN TORPETE CELEBREREMO L'EUCARISTIA
FINO A DOMENICA 8 LUGLIO 2018
POI LA CHIESA RESTERÀ CHIUSA
DAL 09-07-2018 FINO AL 01-09-2018
L'EUCARISTIA RIPRENDERÀ
DOMENICA 02 SETTEMBRE 2018 ALLE ORE 10,00

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Questo accenno fa riscontro alla tradizione rabbinica che riporta la lista di 7 oppure 10 oggetti «preesistenti» alla creazione del mondo, tradizione conosciuta anche dal NT (Cf il testo del *Talmud*, trattato *Pirqè Avot/Massime dei Padri* riportato nell'omelia della domenica 19<sup>a</sup> TO-B,7).